
Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       51

Éditorial
Un cri pour la paix : Une réponse mouride et 
anabaptiste face à la violence motivée par la religion
Paris, le 25 novembre 2023

En novembre 2023, la première (dont aient connaissance les participants) 
réunion officielle entre chrétiens et mourides s’est tenue dans la petite ville 

française de Taverny, près de Paris. Pour ces deux groupes, tous deux ancrés dans 
des traditions pacifistes, cette rencontre avait pour principal objectif d’apprendre 
à se connaître.

Organisée au Centre islamique de Taverny la rencontre a réuni des penseurs 
et des pratiquants mourides et anabaptistes afin de présenter et de discuter de 
l’histoire des deux communautés, de leurs pratiques de non-violence et d’une 
vision commune du bien commun. Parmi les participants figuraient des hommes 
et des femmes, des étudiants et des professeurs, des pasteurs et des imams, venus 
de France, d’Angleterre, de Suisse, du Sénégal et des États-Unis.

Alors que des chrétiens pénétraient dans « l’espace musulman », ceux d’entre 
nous qui étaient présents ont abordé les questions de territorialité et d’hospitalité 
tant sur le plan physique qu’intellectuel, en partageant un repas et en interagissant 
les uns avec les autres. Ce type de contact croisé est très rare ; il existe une véritable 
territorialité physique entre les « espaces musulmans » et les « espaces chrétiens », 
créant des barrières qui ne sont que rarement franchies. Et, tout comme il existe des 
territoires et des barrières physiques, il existe également des barrières intellectuelles.

Dans son discours d’ouverture, le Dr Cheikh Babou a exprimé de manière 
vivante le désir commun de ceux qui s’étaient réunis à Taverny. Babou a déclaré : 

Je crois, comme Jonathan et d’autres l’ont imaginé, qu’il existe un espace où 
les hommes de bonne volonté […], quelle que soit leur foi, quelle que soit leur 
région, quelle que soit leur langue, peuvent encore se parler. Parce qu’ils partagent 
quelque chose qui transcende le côté le plus sombre de leur humanité : un besoin 
fondamental de paix. Sans paix, l’humanité elle-même ne pourrait plus exister. 
C’est un grand plaisir de participer à cette expérience, à ce « cri ». Oui, en effet, 
c’est un « cri ». Et nous voulons que le monde entende ce cri.

Ce numéro d’Anabaptist Witness reprend les présentations données lors 
de la rencontre entre mourides et anabaptistes ainsi que des réflexions sur cette 
expérience. Il est malheureusement impossible de rendre compte de la richesse 
des discussions et de l’esprit d’amitié et de bonne volonté qui régnait parmi les 
participants. Les auteurs de cette série d’articles ont toutefois réussi à transmettre 



52   |   Anabaptist Witness

le sentiment de bonté et d’espoir que chacun a ressenti, même lorsqu’ils ont abordé 
les questions difficiles liées au dialogue interreligieux.

Dans l’essai d’ouverture, Jonathan Bornman place l’amitié au centre, comme 
principe organisateur de la rencontre, puis développe un argument théologique 
chrétien selon lequel, tout comme Jésus avait besoin des « autres », les chrétiens 
et les musulmans ont besoin les uns des autres.

Jacqueline Hoover se penche ensuite sur l’histoire anabaptiste du XVIe siècle 
et sur l’engagement mennonite-iranien au XXIe siècle pour émettre quelques 
recommandations prudentes concernant le dialogue.

Mourtala Mboup explore ensuite les secrets des traditions monothéistes de 
paix et met en avant « la théologie de l’Esprit pour les anabaptistes et le soufisme 
pour la Muridiyya ».

DEBOUT, DE GAUCHE À DROITE : Moustapha Diop Koki, Moussa Dîme, Romain Ehrismann,  
Toni Krabill, Mourtala Mboup, Mamadou Diop, Jacqueline Hoover, Andres Prins,  
Soulaymane Diouf, Mbaye Diagne, Daouda Kandji, Cheikh Soufi

ASSIS, DE GAUCHE À DROITE : Jean-Claude Girondin, Matthew J. Krabill, Jonathan Bornman, 
Cheikh Anta Babou, Abdullah Fahmi, Mame Gora Diop



Éditorial   |   53

Cheikh Anta Babou met en parallèle la proposition de Tariq Ramadan concer-
nant la dar al-shahada pour les musulmans vivant en minorité en Occident et la 
tradition pacifiste ouest-africaine d’Elhadji Salim Suware. Il considère ces deux 
perspectives comme compatibles avec « l’œcuménisme de Cheikh Ahmadu 
Bamba [qui] reflète l’universalisme soufi ».

Dans le dernier article de ce numéro, Matthew J. Krabill met en lumière la vie et 
l’œuvre de Lamin Sanneh et la tradition pacifiste suwarienne, s’en servant comme 
point de départ pour décrire le travail actuel et continu du Sanneh Institute visant 
à documenter les traditions pacifistes et leurs influences en Afrique de l’Ouest 
aujourd’hui. Une série de critiques littéraires clôt le numéro.

D’un point de vue mondial, les mourides et les anabaptistes sont pratique-
ment invisibles, mais c’est à partir des marges que le changement se produit. Les 
anabaptistes et les mourides partagent des valeurs communes de non-violence, de 
confiance en Dieu et de pardon envers leurs ennemis. Tout au long de leur histoire 
respective, les deux groupes ont eu tendance à se replier sur eux-mêmes, se concen-
trant sur le maintien de leur vie et de leurs pratiques religieuses. Et pourtant, tous 
deux ont eu un impact positif significatif sur leur environnement, partout où ils 
se sont installés. Puisse ce numéro d’Anabaptist Witness concourrir à mettre en 
lumière certaines de ces contributions relativement méconnues et cachées au bien 
commun, offrant ainsi des modèles à suivre pour d’autres.

Ont participé à ce numéro : 

Jonathan Bornman
Elhadji Djibril Diagne
Mame Gora Diop
Matthew J. Krabill


