Conférence entre anabaptistes

et mourides a Paris
25 novembre 2023

Jonathan Bornman

R éveillé par un réve, je me suis assis sur le bord de mon lit et j'ai dit tout haut:
« Si je pouvais contacter Macron, je lui parlerais de deux communautés
minoritaires de France qui pourraientl'aider a faire la paix ». Ce que j'ai ressenti
A ce moment était si fort que, les jours suivants, j'ai appelé un ami mennonite au
Canada et un ami mouride aux Etats-Unis. Tous deux m'ont encouragé a pour-
suivre cette idée. ]'ai commencé a prier et a en parler avec différents amis mourides
et mennonites. Un comité organisateur s'est mis en place. Au bout de trois ans
de préparatifs et d'attente, un groupe composé de mennonites et de mourides
(originaires des Etats-Unis, du Royaume Uni, d'Europe et du Sénégal) s'est réuni
pendant une journée a Taverny.

Le fait que la genese de la toute premitre rencontre entre des mennonites et
des mourides (et, selon les participants eux-mémes, la premiere réunion officielle
entre des chrétiens et des mourides) remonte 2 un réve n'est pas aussi surprenant
que cela puisse paraitre. Les mennonites croient en la « direction de I'Esprit ».

Origines de ’lanabaptisme et de la mouridiyya

1. Anabaptisme : un mouvement de réforme spirituelle

Le mouvement anabaptiste est un mouvement de réforme spirituelle né en Europe
dans le contexte catholique. Il a été fortement influencé par Zwingli a Zurich.
Les premiers responsables du mouvement anabaptiste étaient « des prédicateurs
apocalyptiques, des mystiques et des spiritualistes qui proclamaient de nombreux
messages mettant I'accent sur la présence immédiate de Dieu. L'anabaptisme est

Jonathan Bornman est consultant aupres de Eastern Mennonite Missions, oz il dirige
l'équipe chargée des relations entre chrétiens et musulmans. 1l est l'auteur de ['onvrage
American Murids: A lived Muslim practice of nonviolence (2024), une ethnographie de la
communanté mouride de Harlem, a New York. Il est I'un des producteurs et lanimatenr du
film documentaire Unexpected Peace (2024).

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 55



56 | Anabaptist Witness

né de ce mélange ».! Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio décrivent comment des
éléments apocalyptiques, humanistes et mystiques, ainsi que ’accent porté sur
la communauté et I'imitation du Christ ont marqué les anabaptistes. Chez les
mennonites, le mysticisme a pratiquement disparu. Il reste cependant deux choses :
la foi en la « direction du St Esprit » et 'imitation du Christ, toutes deux devant
étre discernées dans le contexte de la communauté des croyants.

2. La mouridiyya : un mouvement mystique réformateur

Au milieu du XIX¢siecle, en Sénégambie, des conflits internes entre les royaumes
wolofs et les pressions externes dues a l'usurpation du pouvoir par la puissance
coloniale ontaboutia une crise. Le pays était miir pour une réforme. Le soufisme
est par nature mystique et la mouridiyya peut étre interprétée comme un mouve-
ment de réforme soufi parmi les musulmans du Sénégal. Cheikh Ahmadou
Bamba est apparu en son temps comme un gxzb (axe)* apportant un message
de renouveau. Bamba a invité le peuple wolof « a embrasser I'identité mouride,
non comme quelque-chose d'entierement nouveau et étranger, mais comme une
renaissance spirituelle répondant aux problemes de leur temps ».* On pourrait
dire laméme chose de Michael Sattler et d'autres prédicateurs anabaptistes qui, 2
leur époque, ceuvraient dans le sens d'un renouveau spirituel de tous les croyants.

Discipulat

1. Lamouridiyya

La mouridiyya est un mouvement de réforme mystique mettant l'accent sur
l'imitation de Bamba et sur la communauté. Les éléments mystiques spirituels

de la relation entre un cheikh et son disciple inhérents a l'identité mouride sont
des notions a la fois connues et étrangeres a la pensée anabaptiste.

1 Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio, "Anabaptist Theology." St Andrews Encyclopaedia
of Theology, publié par Brendan N. Wolfe et al. Université de St Andrews, 2022—-. Article
publié¢le 19 octobre, 2023. https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology.

2 Danslesoufisme, ungutbest]'étre humain parfait. Le gutb estle chef spirituel soufi
qui entretient un lien divin avec Dieu et transmet un savoir quile place au coeur du soufisme,
voire en constitue l'axe, mais il est inconnu du monde. Brill, E.J. (1938). Encyclopaedia of
Islam. A Dictionary of the Geography, Ethnography and Biography of the Mubammadan
peaples. Netherlands: Leiden. pp. 1165-1166.

3 Alex Zito, “Prosperity and Purpose, Today and Tomorrow: Shaykh Ahmadu

Bamba and Discourses of Work and Salvation in the Muridiyya Sufi Order of Senegal”
(PhD diss., Boston University, 2012), 93.



Conférence entre anabaptistes et mourides a Paris | 57

2. Les anabaptistes

Les anabaptistes congoivent la relation entre un maitre et son disciple dans le sens
ou le croyant est attaché a Jésus-Christ, mais ils rejettent cette idée s'il s'agit de
relations de personne a personne. Dans le contexte anabaptiste, le discipulatetla
recherche de nouveaux disciples signifient aider les personnes a devenir disciples
de Jésus et non disciples d'un responsable ou d'un prédicateur donné.

Du réve a la réalité : premiére rencontre entre anabaptistes
et mourides

1. Leréve: discernement communautaire

Une période de discernement communautaire a suivi mon expérience mystique :
le réve de parler a Macron dans les jours qui ont suivil'assassinat de Samuel Paty*.
J'aiappelé des amis mourides et mennonites et je leur ai demandé de me conseiller.
Je n'envisageais en aucun cas d'entreprendre quelque chose de mon propre chef.
Je voulais savoir si quelqu'un serait prét a discerner avec moi la voie a suivre. A
ma surprise, un petit groupe s'est rapidement constitué et a entrepris de discuter
comment réaliser une idée née, au départ, d'un réve.

Jeremercie du fond du ceeur Djibi Diagne, Mame Gora Diop, Max Wiedmer
et Matthew Krabill qui ont formé avec moi un groupe de travail. Je suis reconnais-
sant pour l'encouragement de Michael Hostetler et je suis redevable au Cheikh
Babou sans]'influence duquel cette réunion entre des mennonites et des mourides
n'aurait pu avoir lieu.

2. Une tradition religieuse abrahamique commune

Bien qu'un réve soit al'origine de notre rencontre, d'autres facteurs bien palpables
ont contribué a sa réalisation. Le deuxieme de ces facteurs est que les mennonites
et les mourides appartiennent a la tradition de foi abrahamique. Abraham, qui
a fait confiance a Dieu et a agi sur la base de sa foi, est le pére de cet engagement
profond vis-a-vis de Dieu.

Les musulmans et les chrétiens partagent de nombreuses convictions concer-
nantlanature etle caractére de Dieu. Nous sommes cependant conscients de nos
profondes différences. Lors de notre rencontre a Taverny, nous avons pris acte
de ces deux réalités. Nos pratiques, notre réponse au Dieu unique se ressemblent
et different les unes des autres, mais une affinité fondamentale nous rapproche.
Nous sommes les enfants d'Abraham et, en tant que tels, nous différons de ceux
qui croient en plusieurs dieux et de ceux qui ne croient en aucun dieu. Nous
partageons des racines profondes dans le Pentateuque et les dix commandements.

4 Lel6octobre 2020, Samuel Paty, enseignant d'un college frangais, a été attaqué et
tué par un terroriste islamiste a Eragny, dansle Val-d'Oise.



58 | Anabaptist Witness

Nous aimons et honorons tous les prophétes envoyés par Dieu 4 son peuple. Les
différences pourraient nous diviser, mais il se peut que les affinités soient plus
fortes !

3. Une longue histoire d’amitié

Lamitié estle troisieme élément qui nous a réunis a Taverny. Lors de ma premiere
visite au quartier sénégalais de Harlem a New York, j'ai rencontré Abdoulaye
Thiam sur le trottoir, face au siege de I'Association des Sénégalais en Amérique
(ASA). Jeluiai dit que je voulais faire un travail de recherche concernant 'engage-
ment non-violent des mourides. Il m'a donné un nom, « Djiby » et un numéro
de téléphone. J'ai composé le numéro, et nous nous sommes retrouvés pour un
échange de 20 minutes, assis sur les marches du bureau de poste en face de la
gare de Penn. Ce jour-1a, nous sommes devenus amis. Djiby m'a permis d’avoir
un acces quasi illimité a des personnes et a des ressources qui m'ont aidé dans
ma recherche. De méme, I'historien Dr. Cheikh Babou, I'un de mes directeurs
de these de doctorat, m'a ouvert des portes et permis de prendre contact avec
l'imam Soulayemane Diouf et avec Mame Gora Diop au centre islamique de
Taverny, dansla banlieue de Paris. Parmi mes amis mennonites, mon ami Michael
Hostetler m'a dit d"appeler son ami Max Wiedmer qui a son tour m'a permis de
prendre contact avec des mennonites frangais. Et mon ami Matthew Krabill,
directeur aI'époque du Centre mennonite de Paris, m'a mis en contact avec les
pasteurs Claude et Romain Erismann. S. Diouf, M.G. Diop et Cheikh Babou
ont invité pour leur part leurs amis, ce qui a abouti 4 la participation-clé du
Dr. Mboup et d'Abdoulah Fahmi.

On peut situer ces amitiés dans le contexte d'une longue histoire d'amitié
entre musulmans et chrétiens. Dans1'histoire de I'islam, on se souvient volontiers
du moine chrétien Bahia qui avait reconnu que Mohammed était un prophete
alors qu'il était encore un enfant. Des années plus tard, lorsque Mohammed a
eu sa premiére vision, son épouse I'aemmené consulter un chrétien. On peut lire

dans un hadith :

Aisha a aussi dit: « le prophete est retourné 2 Khadja tandis que son coeur
battait rapidement. Elle I'emmena voir Waragah bin Naufal qui était un
chrétien converti et qui lisait I'évangile en arabe. Waraqah a demandé (au
prophete) : « Que vois-tu ? » Quand il le lui a dit, Waragah a dit: « C'estle
méme ange qu'Allah a envoyé au prophete Moise. Si je vis jusqu'a ce que tu
regoives le message divin, je te soutiendrai fortement. »°

Plus tard encore, lors de la premiére hégire, les musulmans de la Mecque ont
cherché refuge aupres du Négus du royaume chrétien d’Aksum, en Abyssinie
(I'Ethiopie d"aujourd'hui). Nous évoquons ces récits avec reconnaissance. Depuis

S Bukhari 4:55:605.



Conférence entre anabaptistes et mourides a Paris | 59

1400ans, il y a eu des hauts et des bas, des expériences positives et négatives entre
chrétiens et musulmans. Mais il est bon de se souvenir que leurs premiéres rencon-
tres ont été paciﬁques et positives.

Partenariat pour la paix

Aujourd'hui, au XX I° siecle, nous avons tous besoin de paix. Nous aspirons 4
la paix. Cheikh Babou a qualifié notre rencontre de Taverny de « cri en faveur
de la paix » Les mourides et les mennonites sont-ils en mesure de travailler en
partenariat pour écrire ensemble une nouvelle page d'histoire ? L'état de notre
monde, le contexte actuel, le moment particulier de I'histoire dans lequel nous
vivons, tout cela met en évidence la nécessité de nouveaux types d'engagement,
si nous voulons résister et surmonter le mal par le bien.¢ La disparité énorme
et toujours plus grande entre les riches et les pauvres est partout évidente. Les
nationalismes religieux (hindou, chrétien, musulman, juif) ont des effets néfastes
sur des millions de personnes. Lintelligence artificielle, cette technologie encore
inconnue et déja en plein essor, nous menace au plus profond de nous-mémes et
pose la question : notre intelligence n'est-elle plus unique ? Ne risquons-nous pas
d'étre détruits par ce que nous créons nous-mémes ? Lutilisation de 'TA dansle
contexte de la guerre (c'est elle qui décide quelles personnes vont étre tuées a Gaza)’
engendre des angoisses apocalyptiques. Le changement climatique exacerbe tous
les autres problemes. En réaction, beaucoup de gens se tournent vers des idéolo-
gies identitaires, ce qui contribue a créer de nouvelles barrieres et joue sur la peur.

La moitié de la population mondiale est composée de chrétiens et de musul-
mans. Sinous nous accordons pour coopérer en vue du bien commun, nous pour-
rons faire face ensemble aux problemes auxquels nous sommes confrontés. Les
macro-problémes trouvent tous leur équivalent au niveau local. Les musulmans
etles chrétiens vivent ensemble en voisins. Les politiques locales les affectent tous,
que ce soit la question de la recherche d'un bon travail, d'unlogement décent, les
besoins en eau potable ou les problemes liés a la délinquance. Je suis convaincu
que nous avons besoin les uns des autres. David Shenk, pionnier pacifique du
dialogue entre chrétiens et musulmans, disait souvent : « Tout chrétien a besoin
d'un ami musulman et tout musulman d'un ami chrétien. » Les disciples de
Jésus ont besoin d'amis et de partenaires musulmans. Nous avons besoin de
leur témoignage concernant la souveraineté de Dieu. Nous avons besoin du
témoignage transmis par Cheikh Ahmadou Bamba aux mourides concernantle

6 Romains 12:21.

7 G.Brumfiel. (2023) Israel is using an AI system to find targets in Gaza. Experts
say it’s just the start, NPR. Available at: https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/
israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:tex-
t=The%201sraeli%ZOmilitary%Z()says%ZOit’s,of%ZOthOEtats—Unisnds%200f%20
Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025).



60 | Anabaptist Witness

pardon et la non-violence. Une relation authentique avec des musulmans exige
des chrétiens de suivre plus pleinement la voie de Jésus le Messie, dont 'un des
titres est « le prince de la paix ». Cette relation met en question des 4 priori trop
simples et sans fondement concernant la pratique de la foi. Lamitié entre musul-
mans et chrétiens nous met en garde contre notre tendance a dire des platitudes
par paresse intellectuelle. Nous avons besoin les uns des autres pour clarifier la
nature de notre mission commune dans le monde. Je me propose de me pencher,
non sur les 4,6 milliards de musulmans et de chrétiens d'une maniere générale
mais plutdt sur les mennonites et les musulmans mourides soufis. J'ai trouvé des
amis dans la communauté mouride soufie de Harlem, 3 New-York. Ils mettent en
pratique leurs convictions concernant la non-violence et le pardon et contribuent
ainsi a la transformation et au bien-étre de la ville. Je suis mennonite et attaché
a la paix et a la non-violence. Cette communauté, qui ressemble d'une certaine
maniére ala mienne m'attire donc. Cette amitié est stimulante et je sens que nous
avons besoin les uns des autres.

Foi missionnaire : imiter le Maitre

Lislam et le christianisme sont des confessions missionnaires. Est-il possible de
mettre en pratique une vocation missionnaire tout en restant sensible au fait quela
paix nécessite des partenariats et une coopération en vue dubien commun ? Etre
disciple, c'est chercher 4 imiter un maitre. Ceci est vrai pour les mennonites qui
suivent Jésus et les disciples mourides du Seigneur de Touba® (les auteurs mourides
aborderont cet aspect). Je pars du point de vue mennonite pour examiner la vie
de Jésus et les relations qu’il a entretenues avec les non-juifs pour expliquer mon
insistance sur le fait que les mennonites ont besoin d’amis mourides.

L'enfance de Jésus en tant que réfugié

Jésus a passé les premieres années de sa vie en tant que réfugié. Il a échappé a
la persécution en Egypte et a vécu une partie de son enfance parmi un peuple
qui n'appartenait pas a son groupe ethnique.

La mission de Jésus : accueillir tout le monde

Jésus était un rabbin juif suivi d'une bande de disciples. Le peuple juif était sous
Pautorité de I'empire romain et entouré de nombreux peuples de différentes
religions.

Lorsqu'ilaannoncé ce qu’étaitsa mission (Luc 4), il a inclu dans son discours
I'histoire de la veuve de Sareptah qui a donné de la nourriture a Elie, ainsi que

8 Titre affectueux pour désigner Cheikh Ahmadou Bamba, utilisé fréquemment
par ses disciples.



Conférence entre anabaptistes et mourides a Paris | 61

le récit de la guérison du général syrien Naaman. Le tout premier enseignement
public de Jésus tire des legons de deux étrangers. Il décrit ceux-ci comme ayantla
foiet implique que parmi ses auditeurs, qui ne sont pas étrangers, certains n‘ont
pasla foi. Lallusion positive a ces deux récits anciens attire la haine del'auditoire
delaville ouila grandi!

Des le début de son ministere, Jésus inclut « les autres » de maniére délibérée.
I1a passé du temps dans la Syrie voisine et dans la région connue sous le nom de
Décapole ot il a enseigné le chemin du Royaume de Dieu, guéri des malades et
libéré des personnes habitées par de mauvais esprits. Il a libéré un homme de la
région de Guéraséne de nombreux démons et l'a ensuite envoyé raconter tout ce
que Dieu avait fait.” Ce non-juif (cet étranger) est devenu un envoyé.

On pourrait évoquer en passant deux autres rencontres : Le centurion romain
au sujet duquel Jésus dit : « Je vous le dis, méme en Isra¢l je n'ai pas trouvé une
aussi grande foi »."° Et la guérison de la fille d'une femme cananéenne'. Dans
tous ces exemples, l'attitude de Jésus et ses paroles vis-a-vis de ces personnes
sont positives. Il les accepte et les invite 4 participer au ministere du Royaume
de Dieu. Illes touche, il les guérit, il les délivre, il donne leur foi en exemple et il
nous encourage a les imiter.

Mais le récit biblique ne s'arréte pas la. Il insiste aussi sur la relation entre
Jésus et les Samaritains. Ceux-ci étaient du point de vue religieux et ethnique,
les cousins détestés des juifs. Le récit le plus long sur la vie et I'enseignement de
Jésus commence ainsi'?:

Il 'arriva dans une ville de Samarie, nommée Sychar, pres du champ que Jacob
avait donné a Joseph, son fils. L se trouvait le puits de Jacob. Jésus, fatigué
du voyage, était assis au bord du puits. C'était environ la sixitme heure. Une
femme de Samarie vint puiser de I'eau. Jésus lui dit : ‘Donne-moi  boire’.

C'est le début d'un long dialogue entre la femme samaritaine et Jésus, deux
personnes qui, a I'époque, ne se seraient jamais parlé en temps normal. Alafin
du récit, de nombreux Samaritains de la ville de Sychar ont foi en Jésus, en partie
a cause du témoignage de la femme.

La parabole de Jésus sans doute la plus connue est ['histoire du bon
Samaritain' danslaquelle le commergant samaritain devient le héros et les chefs
religieux juifs les méchants. Enfin, il y aI'histoire ou Jésus rencontre un groupe
de parias souffrant tous de la Iepre. Il les guérit tous, mais le seul qui revient le

9 Marcs.

10 Luc7.

11 Matthieu 15.
12 Jean4.

13 Luc 10, 25-37.



62 | Anabaptist Witness

remercier est un Samaritain.' Jésus le fait remarquer en disant : « Ne s'est-il
trouvé que cet étranger pour revenir et donner gloire 2 Dieu ? » puisille béniten
disant : « Léve-toi, va, ta foi t'a sauvé »

Dans sa vie et dans son enseignement, Jésus a accueilli etinclu les Samaritains
etbeaucoup d'autres personnes non-juives. En accueillant délibérément ceux que
son propre groupe ethnique/religieux rejetait, Jésus a mis en évidence la fracture
dontsouffrait sacommunauté. En accueillant « les autres », Jésus a élargi la vision
du Royaume de Dieu en I'appliquant a tous. Il1'a étendue au-dela des limites de
la communauté ethnique/religicuse a laquelle il appartenait. Lenseignement
de Jésus appelle 2 adopter un nouveau cadre de référence (voir le Sermon sur
la montagne)"”. Les Juifs comme les Samaritains sont invités & un style de vie
correspondant a la nouveauté du Royaume de Dieu.

Jésus s'est fait 'ami des Samaritains, qui étaient « les autres » au niveau reli-
gieux al'époque. Jésus a compris que l'amour de Dieu s'étend a toute I'humanité.
Il était aussi un enseignant hors pair et un témoin prophétique contre l'injustice. II
aannoncélaliberté etle salut pour tous, sans distinction d"appartenance ethnique
ou de statut. Son amitié pour des Syro-Phoeniciens, des Syriens, des Romains, des
Cananéens et des Samaritains indiquait clairement qu'il souhaitait inviter tout
le monde 4 un style de vie conforme au Royaume de Dieu dans lequel la partici-
pation de chacun est bienvenue.

Etdonc, si Jésusaété]'ami et le partenaire des « autres », s'ila eu besoin d'eux
pour communiquer le message de Dieu, alors peut-étre sommes-nous en droit de
dire que des disciples mennonites de Jésus ont eux aussi besoin de devenir les amis
des mourides, qui sont leurs cousins du point de vue spirituel et religieux ? Il se
peut que cette amitié amplifie et renforce notre vocation d'étre artisans de paix
et serviteurs de la réconciliation.

L'amitié au coeur de tout : “remontant jusqu'a Abraham, l'ami
de Dieu”

La rencontre entre mennonites et mourides au centre islamique de Taverny a été
I'occasion de commencer A examiner ces idées. L'amitié était au coeur de cette
rencontre. Elle constituait le principe organisateur de I'événement. Chaque
personne présente était 13, soit parce qu'elle connaissait déja les autres et leur faisait
confiance, soit parce qu'elle connaissait la personne qui l'avait invitée a venir a
cette rencontre entre amis et lui faisait confiance. On pourrait méme dire que
nous sommes les amis de nos amis en remontant jusqu'a Abraham, I'ami de Dieu.

Pour résumer, notre rencontre si particulicre a été suscitée par un réve,
organisée par des amis et elle s'est fondée sur les points communs partagés du
fait de notre appartenance aux confessions se réclamant d’Abraham.

14 Luke17:11-19.
15  Matthieu 5-7.



