
Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       55

Conférence entre anabaptistes  
et mourides à Paris 
25 novembre 2023

Jonathan Bornman

R éveillé par un rêve, je me suis assis sur le bord de mon lit et j'ai dit tout haut : 
« Si je pouvais contacter Macron, je lui parlerais de deux communautés 

minoritaires de France qui pourraient l'aider à faire la paix ». Ce que j'ai ressenti 
à ce moment était si fort que, les jours suivants, j'ai appelé un ami mennonite au 
Canada et un ami mouride aux États-Unis. Tous deux m'ont encouragé à pour-
suivre cette idée. J'ai commencé à prier et à en parler avec différents amis mourides 
et mennonites. Un comité organisateur s'est mis en place. Au bout de trois ans 
de préparatifs et d'attente, un groupe composé de mennonites et de mourides 
(originaires des États-Unis, du Royaume Uni, d'Europe et du Sénégal) s'est réuni 
pendant une journée à Taverny.

Le fait que la genèse de la toute première rencontre entre des mennonites et 
des mourides (et, selon les participants eux-mêmes, la première réunion officielle 
entre des chrétiens et des mourides) remonte à un rêve n'est pas aussi surprenant 
que cela puisse paraître. Les mennonites croient en la « direction de l'Esprit ». 

Origines de l’anabaptisme et de la mouridiyya
1.	Anabaptisme : un mouvement de réforme spirituelle

Le mouvement anabaptiste est un mouvement de réforme spirituelle né en Europe 
dans le contexte catholique. Il a été fortement influencé par Zwingli à Zurich. 
Les premiers responsables du mouvement anabaptiste étaient « des prédicateurs 
apocalyptiques, des mystiques et des spiritualistes qui proclamaient de nombreux 
messages mettant l'accent sur la présence immédiate de Dieu. L'anabaptisme est 

Jonathan Bornman est consultant auprès de Eastern Mennonite Missions, où il dirige 
l' équipe chargée des relations entre chrétiens et musulmans. Il est l'auteur de l'ouvrage 
American Murids: A lived Muslim practice of nonviolence (2024), une ethnographie de la 
communauté mouride de Harlem, à New York. Il est l'un des producteurs et l'animateur du 
film documentaire Unexpected Peace (2024).



56   |   Anabaptist Witness

né de ce mélange ».1 Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio décrivent comment des 
éléments apocalyptiques, humanistes et mystiques, ainsi que l’accent porté sur 
la communauté et l'imitation du Christ ont marqué les anabaptistes. Chez les 
mennonites, le mysticisme a pratiquement disparu. Il reste cependant deux choses : 
la foi en la « direction du St Esprit » et l'imitation du Christ, toutes deux devant 
être discernées dans le contexte de la communauté des croyants.

2.	La mouridiyya : un mouvement mystique réformateur
Au milieu du XIXe siècle, en Sénégambie, des conflits internes entre les royaumes 
wolofs et les pressions externes dues à l'usurpation du pouvoir par la puissance 
coloniale ont abouti à une crise. Le pays était mûr pour une réforme. Le soufisme 
est par nature mystique et la mouridiyya peut être interprétée comme un mouve-
ment de réforme soufi parmi les musulmans du Sénégal. Cheikh Ahmadou 
Bamba est apparu en son temps comme un qutb (axe)2 apportant un message 
de renouveau. Bamba a invité le peuple wolof « à embrasser l'identité mouride, 
non comme quelque-chose d'entièrement nouveau et étranger, mais comme une 
renaissance spirituelle répondant aux problèmes de leur temps ».3 On pourrait 
dire la même chose de Michael Sattler et d'autres prédicateurs anabaptistes qui, à 
leur époque, œuvraient dans le sens d'un renouveau spirituel de tous les croyants.

Discipulat
1.	 La mouridiyya
La mouridiyya est un mouvement de réforme mystique mettant l'accent sur 
l'imitation de Bamba et sur la communauté. Les éléments mystiques spirituels 
de la relation entre un cheikh et son disciple inhérents à l'identité mouride sont 
des notions à la fois connues et étrangères à la pensée anabaptiste. 

1 Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio, "Anabaptist Theology." St Andrews Encyclopaedia 
of Theology, publié par Brendan N. Wolfe et al. Université de St Andrews, 2022–. Article 
publié le 19 octobre, 2023. https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology.

2 Dans le soufisme , un qutb est l'être humain parfait. Le qutb est le chef spirituel soufi 
qui entretient un lien divin avec Dieu et transmet un savoir qui le place au cœur du soufisme, 
voire en constitue l'axe, mais il est inconnu du monde. Brill, E.J. (1938). Encyclopaedia of 
Islam. A Dictionary of the Geography, Ethnography and Biography of the Muhammadan 
peoples. Netherlands: Leiden. pp. 1165-1166.

3 Alex Zito, “Prosperity and Purpose, Today and Tomorrow: Shaykh Ahmadu 
Bamba and Discourses of Work and Salvation in the Muridiyya Sufi Order of Senegal” 
(PhD diss., Boston University, 2012), 93.



Conférence entre anabaptistes et mourides à Paris   |   57

2.	Les anabaptistes
Les anabaptistes conçoivent la relation entre un maître et son disciple dans le sens 
où le croyant est attaché à Jésus-Christ, mais ils rejettent cette idée s'il s'agit de 
relations de personne à personne. Dans le contexte anabaptiste, le discipulat et la 
recherche de nouveaux disciples signifient aider les personnes à devenir disciples 
de Jésus et non disciples d'un responsable ou d'un prédicateur donné. 

Du rêve à la réalité : première rencontre entre anabaptistes 
et mourides
1.	 Le rêve : discernement communautaire
Une période de discernement communautaire a suivi mon expérience mystique : 
le rêve de parler à Macron dans les jours qui ont suivi l'assassinat de Samuel Paty4. 
J'ai appelé des amis mourides et mennonites et je leur ai demandé de me conseiller. 
Je n'envisageais en aucun cas d'entreprendre quelque chose de mon propre chef. 
Je voulais savoir si quelqu'un serait prêt à discerner avec moi la voie à suivre. À 
ma surprise, un petit groupe s'est rapidement constitué et a entrepris de discuter 
comment réaliser une idée née, au départ, d'un rêve. 

Je remercie du fond du cœur Djibi Diagne, Mame Gora Diop, Max Wiedmer 
et Matthew Krabill qui ont formé avec moi un groupe de travail. Je suis reconnais-
sant pour l'encouragement de Michael Hostetler et je suis redevable au Cheikh 
Babou sans l'influence duquel cette réunion entre des mennonites et des mourides 
n'aurait pu avoir lieu.

2.	Une tradition religieuse abrahamique commune
Bien qu'un rêve soit à l'origine de notre rencontre, d'autres facteurs bien palpables 
ont contribué à sa réalisation. Le deuxième de ces facteurs est que les mennonites 
et les mourides appartiennent à la tradition de foi abrahamique. Abraham, qui 
a fait confiance à Dieu et a agi sur la base de sa foi, est le père de cet engagement 
profond vis-à-vis de Dieu. 

Les musulmans et les chrétiens partagent de nombreuses convictions concer-
nant la nature et le caractère de Dieu. Nous sommes cependant conscients de nos 
profondes différences. Lors de notre rencontre à Taverny, nous avons pris acte 
de ces deux réalités. Nos pratiques, notre réponse au Dieu unique se ressemblent 
et diffèrent les unes des autres, mais une affinité fondamentale nous rapproche. 
Nous sommes les enfants d'Abraham et, en tant que tels, nous différons de ceux 
qui croient en plusieurs dieux et de ceux qui ne croient en aucun dieu. Nous 
partageons des racines profondes dans le Pentateuque et les dix commandements. 

4 Le 16 octobre 2020, Samuel Paty, enseignant d'un collège français, a été attaqué et 
tué par un terroriste islamiste à Éragny, dans le Val-d'Oise.



58   |   Anabaptist Witness

Nous aimons et honorons tous les prophètes envoyés par Dieu à son peuple. Les 
différences pourraient nous diviser, mais il se peut que les affinités soient plus 
fortes !

3.	Une longue histoire d’amitié
L'amitié est le troisième élément qui nous a réunis à Taverny. Lors de ma première 
visite au quartier sénégalais de Harlem à New York, j'ai rencontré Abdoulaye 
Thiam sur le trottoir, face au siège de l'Association des Sénégalais en Amérique 
(ASA). Je lui ai dit que je voulais faire un travail de recherche concernant l'engage-
ment non-violent des mourides. Il m'a donné un nom, « Djiby » et un numéro 
de téléphone. J'ai composé le numéro, et nous nous sommes retrouvés pour un 
échange de 20 minutes, assis sur les marches du bureau de poste en face de la 
gare de Penn. Ce jour-là, nous sommes devenus amis. Djiby m'a permis d’avoir 
un accès quasi illimité à des personnes et à des ressources qui m'ont aidé dans 
ma recherche. De même, l'historien Dr. Cheikh Babou, l'un de mes directeurs 
de thèse de doctorat, m'a ouvert des portes et permis de prendre contact avec 
l'imam Soulayemane Diouf et avec Mame Gora Diop au centre islamique de 
Taverny, dans la banlieue de Paris. Parmi mes amis mennonites, mon ami Michael 
Hostetler m'a dit d'appeler son ami Max Wiedmer qui a son tour m'a permis de 
prendre contact avec des mennonites français. Et mon ami Matthew Krabill, 
directeur à l'époque du Centre mennonite de Paris, m'a mis en contact avec les 
pasteurs Claude et Romain Erismann. S. Diouf, M.G. Diop et Cheikh Babou 
ont invité pour leur part leurs amis, ce qui a abouti à la participation-clé du 
Dr. Mboup et d'Abdoulah Fahmi.

On peut situer ces amitiés dans le contexte d'une longue histoire d'amitié 
entre musulmans et chrétiens. Dans l'histoire de l'islam, on se souvient volontiers 
du moine chrétien Bahia qui avait reconnu que Mohammed était un prophète 
alors qu'il était encore un enfant. Des années plus tard, lorsque Mohammed a 
eu sa première vision, son épouse l'a emmené consulter un chrétien. On peut lire 
dans un hadith :

Aisha a aussi dit: « le prophète est retourné à Khadja tandis que son cœur 
battait rapidement. Elle l'emmena voir Waraqah bin Naufal qui était un 
chrétien converti et qui lisait l'évangile en arabe. Waraqah a demandé (au 
prophète) : « Que vois-tu ? » Quand il le lui a dit, Waraqah a dit : « C'est le 
même ange qu'Allah a envoyé au prophète Moïse. Si je vis jusqu'à ce que tu 
reçoives le message divin, je te soutiendrai fortement. »5 

Plus tard encore, lors de la première hégire, les musulmans de la Mecque ont 
cherché refuge auprès du Négus du royaume chrétien d'Aksum, en Abyssinie 
(l'Éthiopie d'aujourd'hui). Nous évoquons ces récits avec reconnaissance. Depuis 

5  Bukhari 4:55:605.



Conférence entre anabaptistes et mourides à Paris   |   59

1 400 ans, il y a eu des hauts et des bas, des expériences positives et négatives entre 
chrétiens et musulmans. Mais il est bon de se souvenir que leurs premières rencon-
tres ont été pacifiques et positives. 

Partenariat pour la paix
Aujourd'hui, au XX Ie siècle, nous avons tous besoin de paix. Nous aspirons à 
la paix. Cheikh Babou a qualifié notre rencontre de Taverny de « cri en faveur 
de la paix » Les mourides et les mennonites sont-ils en mesure de travailler en 
partenariat pour écrire ensemble une nouvelle page d'histoire ? L'état de notre 
monde, le contexte actuel, le moment particulier de l'histoire dans lequel nous 
vivons, tout cela met en évidence la nécessité de nouveaux types d'engagement, 
si nous voulons résister et surmonter le mal par le bien.6 La disparité énorme 
et toujours plus grande entre les riches et les pauvres est partout évidente. Les 
nationalismes religieux (hindou, chrétien, musulman, juif) ont des effets néfastes 
sur des millions de personnes. L'intelligence artificielle, cette technologie encore 
inconnue et déjà en plein essor, nous menace au plus profond de nous-mêmes et 
pose la question : notre intelligence n'est-elle plus unique ? Ne risquons-nous pas 
d'être détruits par ce que nous créons nous-mêmes ? L'utilisation de l'IA dans le 
contexte de la guerre (c'est elle qui décide quelles personnes vont être tuées à Gaza)7 
engendre des angoisses apocalyptiques. Le changement climatique exacerbe tous 
les autres problèmes. En réaction, beaucoup de gens se tournent vers des idéolo-
gies identitaires, ce qui contribue à créer de nouvelles barrières et joue sur la peur.

La moitié de la population mondiale est composée de chrétiens et de musul-
mans. Si nous nous accordons pour coopérer en vue du bien commun, nous pour-
rons faire face ensemble aux problèmes auxquels nous sommes confrontés. Les 
macro-problèmes trouvent tous leur équivalent au niveau local. Les musulmans 
et les chrétiens vivent ensemble en voisins. Les politiques locales les affectent tous, 
que ce soit la question de la recherche d'un bon travail, d'un logement décent, les 
besoins en eau potable ou les problèmes liés à la délinquance. Je suis convaincu 
que nous avons besoin les uns des autres. David Shenk, pionnier pacifique du 
dialogue entre chrétiens et musulmans, disait souvent : « Tout chrétien a besoin 
d'un ami musulman et tout musulman d'un ami chrétien. » Les disciples de 
Jésus ont besoin d'amis et de partenaires musulmans. Nous avons besoin de 
leur témoignage concernant la souveraineté de Dieu. Nous avons besoin du 
témoignage transmis par Cheikh Ahmadou Bamba aux mourides concernant le 

6 Romains 12:21.
7 G. Brumfiel. (2023) Israel is using an AI system to find targets in Gaza. Experts 

say it’s just the start, NPR. Available at: https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/
israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:tex-
t=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20
Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025).



60   |   Anabaptist Witness

pardon et la non-violence. Une relation authentique avec des musulmans exige 
des chrétiens de suivre plus pleinement la voie de Jésus le Messie, dont l'un des 
titres est « le prince de la paix ». Cette relation met en question des à priori trop 
simples et sans fondement concernant la pratique de la foi. L'amitié entre musul-
mans et chrétiens nous met en garde contre notre tendance à dire des platitudes 
par paresse intellectuelle. Nous avons besoin les uns des autres pour clarifier la 
nature de notre mission commune dans le monde. Je me propose de me pencher, 
non sur les 4,6 milliards de musulmans et de chrétiens d'une manière générale 
mais plutôt sur les mennonites et les musulmans mourides soufis. J'ai trouvé des 
amis dans la communauté mouride soufie de Harlem, à New-York. Ils mettent en 
pratique leurs convictions concernant la non-violence et le pardon et contribuent 
ainsi à la transformation et au bien-être de la ville. Je suis mennonite et attaché 
à la paix et à la non-violence. Cette communauté, qui ressemble d'une certaine 
manière à la mienne m'attire donc. Cette amitié est stimulante et je sens que nous 
avons besoin les uns des autres. 

Foi missionnaire : imiter le Maître
L'islam et le christianisme sont des confessions missionnaires. Est-il possible de 
mettre en pratique une vocation missionnaire tout en restant sensible au fait que la 
paix nécessite des partenariats et une coopération en vue du bien commun ? Être 
disciple, c'est chercher à imiter un maître. Ceci est vrai pour les mennonites qui 
suivent Jésus et les disciples mourides du Seigneur de Touba8 (les auteurs mourides 
aborderont cet aspect). Je pars du point de vue mennonite pour examiner la vie 
de Jésus et les relations qu’il a entretenues avec les non-juifs pour expliquer mon 
insistance sur le fait que les mennonites ont besoin d'amis mourides. 

L'enfance de Jésus en tant que réfugié

Jésus a passé les premières années de sa vie en tant que réfugié. Il a échappé à 
la persécution en Égypte et a vécu une partie de son enfance parmi un peuple 
qui n'appartenait pas à son groupe ethnique.

La mission de Jésus : accueillir tout le monde
Jésus était un rabbin juif suivi d'une bande de disciples. Le peuple juif était sous 
l’autorité de l'empire romain et entouré de nombreux peuples de différentes 
religions. 

Lorsqu'il a annoncé ce qu’était sa mission (Luc 4), il a inclu dans son discours 
l'histoire de la veuve de Sareptah qui a donné de la nourriture à Élie, ainsi que 

8 Titre affectueux pour désigner Cheikh Ahmadou Bamba, utilisé fréquemment 
par ses disciples.



Conférence entre anabaptistes et mourides à Paris   |   61

le récit de la guérison du général syrien Naaman. Le tout premier enseignement 
public de Jésus tire des leçons de deux étrangers. Il décrit ceux-ci comme ayant la 
foi et implique que parmi ses auditeurs, qui ne sont pas étrangers, certains n'ont 
pas la foi. L'allusion positive à ces deux récits anciens attire la haine de l'auditoire 
de la ville où il a grandi ! 

Dès le début de son ministère, Jésus inclut « les autres » de manière délibérée. 
Il a passé du temps dans la Syrie voisine et dans la région connue sous le nom de 
Décapole où il a enseigné le chemin du Royaume de Dieu, guéri des malades et 
libéré des personnes habitées par de mauvais esprits. Il a libéré un homme de la 
région de Guérasène de nombreux démons et l'a ensuite envoyé raconter tout ce 
que Dieu avait fait.9 Ce non-juif (cet étranger) est devenu un envoyé. 

On pourrait évoquer en passant deux autres rencontres : Le centurion romain 
au sujet duquel Jésus dit : « Je vous le dis, même en Israël je n'ai pas trouvé une 
aussi grande foi ».10 Et la guérison de la fille d'une femme cananéenne11. Dans 
tous ces exemples, l'attitude de Jésus et ses paroles vis-à-vis de ces personnes 
sont positives. Il les accepte et les invite à participer au ministère du Royaume 
de Dieu. Il les touche, il les guérit, il les délivre, il donne leur foi en exemple et il 
nous encourage à les imiter. 

Mais le récit biblique ne s'arrête pas là. Il insiste aussi sur la relation entre 
Jésus et les Samaritains. Ceux-ci étaient du point de vue religieux et ethnique, 
les cousins détestés des juifs. Le récit le plus long sur la vie et l'enseignement de 
Jésus commence ainsi12 : 

Il arriva dans une ville de Samarie, nommée Sychar, près du champ que Jacob 
avait donné à Joseph, son fils. Là se trouvait le puits de Jacob. Jésus, fatigué 
du voyage, était assis au bord du puits. C'était environ la sixième heure. Une 
femme de Samarie vint puiser de l'eau. Jésus lui dit : ‘Donne-moi à boire’. 

C'est le début d'un long dialogue entre la femme samaritaine et Jésus, deux 
personnes qui, à l'époque, ne se seraient jamais parlé en temps normal. À la fin 
du récit, de nombreux Samaritains de la ville de Sychar ont foi en Jésus, en partie 
à cause du témoignage de la femme.

La parabole de Jésus sans doute la plus connue est l'histoire du bon 
Samaritain13 dans laquelle le commerçant samaritain devient le héros et les chefs 
religieux juifs les méchants. Enfin, il y a l'histoire où Jésus rencontre un groupe 
de parias souffrant tous de la lèpre. Il les guérit tous, mais le seul qui revient le 

9 Marc 5.
10 Luc 7.
11 Matthieu 15.
12 Jean 4.
13 Luc 10, 25-37.



62   |   Anabaptist Witness

remercier est un Samaritain.14 Jésus le fait remarquer en disant : « Ne s'est-il 
trouvé que cet étranger pour revenir et donner gloire à Dieu ? » puis il le bénit en 
disant : « Lève-toi, va, ta foi t'a sauvé »

Dans sa vie et dans son enseignement, Jésus a accueilli et inclu les Samaritains 
et beaucoup d'autres personnes non-juives. En accueillant délibérément ceux que 
son propre groupe ethnique/religieux rejetait, Jésus a mis en évidence la fracture 
dont souffrait sa communauté. En accueillant « les autres », Jésus a élargi la vision 
du Royaume de Dieu en l'appliquant à tous. Il l'a étendue au-delà des limites de 
la communauté ethnique/religieuse à laquelle il appartenait. L'enseignement 
de Jésus appelle à adopter un nouveau cadre de référence (voir le Sermon sur 
la montagne)15. Les Juifs comme les Samaritains sont invités à un style de vie 
correspondant à la nouveauté du Royaume de Dieu.

Jésus s'est fait l'ami des Samaritains, qui étaient « les autres » au niveau reli-
gieux à l'époque. Jésus a compris que l'amour de Dieu s'étend à toute l'humanité. 
Il était aussi un enseignant hors pair et un témoin prophétique contre l'injustice. Il 
a annoncé la liberté et le salut pour tous, sans distinction d'appartenance ethnique 
ou de statut. Son amitié pour des Syro-Phœniciens, des Syriens, des Romains, des 
Cananéens et des Samaritains indiquait clairement qu'il souhaitait inviter tout 
le monde à un style de vie conforme au Royaume de Dieu dans lequel la partici-
pation de chacun est bienvenue. 

Et donc, si Jésus a été l'ami et le partenaire des « autres », s'il a eu besoin d'eux 
pour communiquer le message de Dieu, alors peut-être sommes-nous en droit de 
dire que des disciples mennonites de Jésus ont eux aussi besoin de devenir les amis 
des mourides, qui sont leurs cousins du point de vue spirituel et religieux ? Il se 
peut que cette amitié amplifie et renforce notre vocation d'être artisans de paix 
et serviteurs de la réconciliation. 

L'amitié au cœur de tout : “remontant jusqu'à Abraham, l'ami 
de Dieu”
La rencontre entre mennonites et mourides au centre islamique de Taverny a été 
l'occasion de commencer à examiner ces idées. L'amitié était au cœur de cette 
rencontre. Elle constituait le principe organisateur de l'événement. Chaque 
personne présente était là, soit parce qu'elle connaissait déjà les autres et leur faisait 
confiance, soit parce qu'elle connaissait la personne qui l'avait invitée à venir à 
cette rencontre entre amis et lui faisait confiance. On pourrait même dire que 
nous sommes les amis de nos amis en remontant jusqu'à Abraham, l'ami de Dieu. 

Pour résumer, notre rencontre si particulière a été suscitée par un rêve, 
organisée par des amis et elle s'est fondée sur les points communs partagés du 
fait de notre appartenance aux confessions se réclamant d'Abraham.

14 Luke 17: 11-19.
15 Matthieu 5-7.


