
A Global Anabaptist and Mennonite Dialogue  
on Key Issues Facing the Church in Mission

VOLUME 12   /    IS SUE 2  /  DECEMBER 202 5



About
Anabaptist Witness is published twice a year (April and October) and is indexed in the ATLA Religion Database® (ATLA RDB®),  
http://www.atla.com. It is a publication of Anabaptist Mennonite Biblical Seminary, Mennonite Church Canada, and Mennonite Mission 
Network. The views expressed in Anabaptist Witness are those of the contributing writers and do not necessarily reflect the opinions of 
the partnering organizations.

Subscriptions, Additional Copies, and Change of Address
The annual subscription rate is $20 (US) plus shipping. Subscribers will receive an invoice to send with remittance to Anabaptist 
Mennonite Biblical Seminary. Single or additional copies of Anabaptist Witness are available for purchase through Amazon.com. 
Change of address or questions about purchasing the journal may be directed to the editor at the address below or by sending an email to  
subscriptions@anabaptistwitness.org.

Editorial Correspondence
The editor makes a public call for submissions for each issue of the journal, soliciting contributions that facilitate meaningful exchange among peoples 
from around the world, across professions, and from a variety of genres (sermons, photo-essays, interviews, biographies, poems, academic papers, 
etc.). All submissions to Anabaptist Witness undergo a double-blind peer review process. For full details of the current call for submissions, visit  
www.anabaptistwitness.org. Questions or comments about the journal’s print or online content may be directed to the editor:

Jamie Pitts
JPitts@AMBS.edu

Copyright
Unless otherwise noted, all content in Anabaptist Witness is licensed by contributors under the CreativeCommons copyright license 
Attributions-NoDerivatives 4.0 International (cbd, CC BY-ND 4.0). Under this license, readers may distribute journal content in any medium 
or format for any purpose, so long as the content is not adapted and so long as attribution is given to the contributor. For more information, see  
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/.

ISSN 2374-2534 (print)
ISSN 2374-2542 (online)

A Global Anabaptist and Mennonite Dialogue on Key Issues Facing the Church in Mission

Editor
Jamie Pitts, Anabaptist Mennonite Biblical Seminary

Editorial Staff 
	 ENGLISH COPYEDITOR	 Heidi King
	 FRENCH COPYEDITOR	 Sylvie Gudin
	 STUDENT ASSISTANT	 Abenezer Dejene
	 PRINT DESIGNER	 Sarah Peters

Editorial Committee
Sarah Augustine, Executive Director, Coalition to Dismantle the Doctrine of Discovery

Matthew J. Krabill, Sanneh Institute, North Legon-Accra, Ghana
Patricia Urueña, Iglesia Menonita de Ibagué, Colombia

www.anabaptistwitness.org

Anabaptist Witness
Anabaptist Mennonite Biblical Seminary

3003 Benham Avenue
Elkhart, IN 46517 USA

Cover art: Sarah Peters

http://www.atla.com
http://Amazon.com
mailto:subscriptions%40anabaptistwitness.org?subject=
http://www.anabaptistwitness.org
mailto:JPitts%40AMBS.edu?subject=
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.anabaptistwitness.org






Anabaptist Witness
A global Anabaptist and Mennonite dialogue  

on key issues facing the church in mission

VOLUME 12  /  ISSUE 2  /  DECEMBER 202 5

A Cry for Peace:  
Mennonites and Murids in Conversation

Un cri pour la paix : 
Une conversation entre mennonites 

et mourides

1	 	 Editorial

ARTICLES

5		 Anabaptist–Murid Conference in Paris 
Jonathan Bornman

13	 Making Space for Islam and Muslims in Secular Land:  
Epistemological and Experiential Practices
Cheikh Anta Babou

21	 Challenges of Christian-Muslim Dialogue
Jacqueline Hoover

27	 Doctrinal Religious Pacifism: 
Mennonite and Murid Comparative Perspectives
Mourtala Mboup

37	 Lamin Sanneh, The Sanneh Institute,  
and the Pacifist Tradition of West African Islam
Matthew J. Krabill



51	 Éditorial

ARTICLES

55	 Conférence entre anabaptistes et mourides à Paris 
Jonathan Bornman

63	 Créer un espace pour l’islam et les musulmans dans un pays séculier : 
Pratiques épistémologiques et expérientielles
Cheikh Anta Babou

71	 Défis du Dialogue Islamo-Chrétien
Jacqueline Hoover

77	 Le Pacifisme Doctrinal Religieux : 
Regards croisés sur les mennonites et les mourides
Mourtala Mboup

87	 Lamin Sanneh, l’Institut Sanneh et la tradition 
pacifiste de l’islam ouest-africain
Matthew J. Krabill

BOOK RE VIEWS

101	 Russell P. Johnson, Beyond Civility in Social Conflict: 
Discourse, Critique, and Religious Ethics
Gerald J. Mast

103	 Jonathan Bornman, American Murids:  
A Lived Practice of Nonviolence
Randolph Haluza-DeLay

106	 Peter M. Sensenig, Good Guestwork:  
Christians and Muslims as Guests and Hosts
Anicka R. Fast

107	 Kenny Wollmann, Navigating Tradition and Innovation:  
Essays Commemorating the Permanent Settlement  
of Hutterites in Manitoba
Paul Doerksen



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       1

Editorial
A Cry for Peace: A Murid-Anabaptist Response to 
Religiously Motivated Violence
Paris, November 25, 2023

I n November 2023, the first-ever (as far as the participants were aware) formal 
gathering of Christians and Murids took place in the small French town of 

Taverny outside of Paris. For the two groups, both rooted in peacemaking tradi-
tions, this meeting was primarily about learning to know one another. 

Hosted at the Islamic Center of Taverny,1 the meeting drew together Murid 
and Anabaptist thought leaders and practitioners to present and discuss the 
historical narratives of the two communities, their practices of nonviolence, and 
a shared vision for the common good. Participants included men and women, 
students and professors, pastors and imams, coming together from France, 
England, Switzerland, Senegal, and the United States.

As Christian bodies entered “Muslim space,” those of us present engaged 
issues of territoriality and hospitality physically as well as intellectually as we ate 
food together and interacted with one another. This kind of cross-connection is 
so very rare; there is a real physical territoriality to “Muslim spaces” and “Christian 
spaces,” creating barriers that are only rarely breached. And, just as there are phys-
ical territories and barriers, there are also intellectual ones.

Dr. Cheikh Babou in his opening comments vividly expressed the shared 
longing of those who gathered in Taverny. Babou said: 

I believe, as Jonathan and others have imagined, that a space exists where men 
of good will . . . whatever their faith, whatever their region, whatever their 
language, can still speak to each other. Because they share something that 
transcends the darkest side of their humanity—a fundamental need for peace. 
Without peace, humanity itself could no longer exist. It is a great pleasure to 
participate in this experience, in this “cry.” Yes, in fact, it is a “cry.” And we want 
the world to hear this cry.

This issue of Anabaptist Witness includes presentations made at the 
Murid-Anabaptist meeting and reflections on the experience. Unfortunately, it 
is impossible to capture the many rich discussions and spirit of friendship and 
goodwill experienced by all present. And yet, the authors of this collection of 

1 Funding for the event came from the Islamic Center of Taverny, the Paris 
Mennonite Center, and a generous grant from the William and Mary Greve Foundation.



2   |   Anabaptist Witness

articles succeed in sharing the sense of goodness and hope that every participant 
felt even as they entered the challenging questions of multi-faith engagement.

In the opening essay, Jonathan Bornman places friendship at the center, as 
the organizing principle for the meeting, and then goes on to make a Christian 
theological argument that, just as Jesus needed “the others,” Christians and 
Muslims need each other. 

Next, Jacqueline Hoover digs into Anabaptist history from the sixteenth 
century and Mennonite-Irani engagement in the twenty-first century to offer a 
few cautions about dialogue.

Mourtala Mboup then investigates the secrets of monotheistic peace tradi-
tions and points toward “the theology of the Spirit for the Anabaptists, and 
Sufism for the Muridiyya.”

STANDING, LEFT TO RIGHT: Moustapha Diop Koki, Moussa Dîme, Romain Ehrismann,  
Toni Krabill, Mourtala Mboup, Mamadou Diop, Jacqueline Hoover, Andres Prins,  
Soulaymane Diouf, Mbaye Diagne, Daouda Kandji, Cheikh Soufi

SEATED, LEFT TO RIGHT: Jean-Claude Girondin, Matthew J. Krabill, Jonathan Bornman, 
Cheikh Anta Babou, Abdullah Fahmi, Mame Gora Diop



Editorial   |   3

Cheikh Anta Babou brings into conversation Tariq Ramadan’s proposal of 
dar al-shahada for Muslims living as minorities in the West and Elhadji Salim 
Suware’s West African pacifist tradition. He sees these two perspectives as 
compatible with “Shaykh Ahmadu Bamba’s ecumenism [which] reflects Sufi 
universalism.”

In the final article of this issue, Matthew J. Krabill highlights the life and work 
of Lamin Sanneh and the Suwarian pacifist tradition, using this as a springboard 
to describe current and ongoing work of The Sanneh Institute to document paci-
fist traditions and influences in West Africa today. 

A collection of book reviews closes out the issue.
From a global perspective, Murids and Anabaptists are all but invisible, yet it 

is from the margins that change happens. Anabaptists and Murids have shared 
values of nonviolence, trust in God, and forgiving enemies. Throughout their 
respective histories, both have tended to be inward looking, focused on sustain-
ing their religious life and practice. And yet, both have made significant positive 
impacts outwardly wherever they’ve settled. May this issue of Anabaptist Witness 
help bring to light some of these relatively unknown and hidden contributions 
to the common good, offering models for others to consider. 

Guest editors: 

Jonathan Bornman
Elhadji Djibril Diagne
Mame Gora Diop
Matthew J. Krabill





Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       5

Anabaptist–Murid Conference  
in Paris 
November 25, 2023

Jonathan Bornman

A wakening from a dream, I sat up on the edge of my bed and said aloud, “If 
I could speak with Macron, I would tell him about two minority commu-

nities in France that could help make peace.” 
The impression was so strong that in the next few days I called a Mennonite 

friend in Canada and a Murid friend in the USA, both of whom encouraged me 
to explore the idea. I began to pray and talk about it with various Murid and 
Anabaptist friends, and eventually an organizing committee was formed. After 
three years of planning and hoping, we—Anabaptists and Murids from the USA, 
UK, Europe, and Senegal—joined together for a one-day event in Taverny, a small 
town in the suburbs of Paris.

That the genesis of this first-ever meeting of Anabaptists and Murids (and, to 
the best of the knowledge of those participating, the first formal meeting between 
Christians and Murids) would be a dream is not as surprising as it first appears. 
Anabaptists believe deeply in the “leading of the Spirit.” 

Origins of Anabaptism and The Muridiyya
1. Anabaptism: A Spiritual Reform Movement
The Anabaptist movement emerged as a spiritual reform movement in the 
Catholic context of Europe in the early 1500s, with strong influence from Ulrich 
Zwingli in Zurich, Switzerland. Early leaders in the Anabaptist movement were, 
as Jamie Pitts and Luis Tapia Rubio note, “apocalyptic preachers, mystics, and 

Jonathan Bornman is a consultant with Eastern Mennonite Missions, where he leads the 
Christian-Muslim Relations Team. He is the author of American Murids: A Lived Muslim 
Practice of Nonviolence (Peter Lang: New York, 2024), an ethnography of the Murid commu-
nity in Harlem, New York. He is one of the producers and the host of the documentary film 
Unexpected Peace (2024).



6   |   Anabaptist Witness

spiritualists [who] proclaimed a profusion of messages centred on the immediate 
presence of the Holy Spirit. Anabaptism was born in this mix.”1 

Pitts and Rubio go on to describe how apocalyptic, humanist, and mystical 
elements—combined with a strong focus on community and the imitation of 
Christ—helped to shape the Anabaptists. In modern Anabaptist expressions, 
mysticism is largely lost except for a remaining belief in the “leading of the Holy 
Spirit” and the imitation of Christ, both of which are understood to be discerned 
in the context of the community of believers.

2. The Muridiyya: A Mystical Reform Movement
The Muridiyya can be understood as a Sufi reform movement among Muslims in 
Senegal, West Africa. In the mid-1800s, internal conflicts in the Wolof kingdoms 
combined with the external forces of the colonial power grab in Senegambia 
created a crisis and a context ripe for reform. During this time, Shaykh Amadu 
Bamba appeared as a qutb (axis)2 with a message of renewal. 

Bamba invited Wolof people “to embrace the Murid identity not as something 
entirely new or foreign, but rather as a spiritual renaissance which responded to 
the problems of the time.”3 This could easily be said as well about the preaching 
of Michael Sattler or others of the Anabaptist preachers who sought a spiritual 
awakening of all believers.

Discipleship
1. The Muridiyya
The Muridiyya have a strong commitment to the imitation of Bamba and a strong 
emphasis on community. The mystical spiritual elements of the shaykh–disciple 
relationship that lie at the core of being a Murid (disciple) are both familiar and 
foreign to Anabaptists. 

1 Jamie Pitts and Luis Tapia Rubio, “Anabaptist Theology,” in St Andrews 
Encyclopaedia of Theology, eds. Brendan N. Wolfe et al, October 19, 2023, https://www.saet.
ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology.

2 In Sufism, a qutb is the perfect human being. The qutb is the Sufi spiritual leader 
who has a divine connection with God and passes knowledge on, which makes him central 
to, or the axis of, Sufism, but he is unknown to the world. E. J. Brill, Encyclopaedia of Islam: 
A Dictionary of the Geography, Ethnography and Biography of the Muhammadan Peoples 
(Netherlands: Leiden, 1938), 1165–66.

3 Alex Zito, “Prosperity and Purpose, Today and Tomorrow: Shaykh Ahmadu 
Bamba and Discourses of Work and Salvation in the Muridiyya Sufi Order of Senegal” 
(PhD diss., Boston University, 2012), 93.

https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology
https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology


Anabaptist–Murid Conference in Paris    |   7

2. The Anabaptists
Anabaptists understand the spiritual master–disciple relationship as between 
the believer and Christ but do not recognize this dynamic in person-to-person 
relationships. In the Anabaptist context, discipleship and disciple-making is 
about helping people become disciples of Jesus, not disciples of a current leader 
or preacher.

From Dream to Reality: First Meeting of Anabaptists and 
Murids
1. The Dream: Discerning in Community
My mystical experience—my dream about speaking to Emmanuel Macron, 
president of France—in the days immediately following the murder of Samuel 
Paty,4 was followed by a period of community discernment with both Murid and 
Anabaptist friends. Since stepping out alone was never an option I would consider, 
I wanted to know if there were people ready to discern the way forward with me. 
To my surprise, a small group quickly formed and began discussing how to bring 
to reality the idea that had started as a dream. 

I am profoundly grateful to Djiby Diagne, Mame Gora Diop, Max Wiedmer, 
and Matthew Krabill, all of whom, along with me, became the working group. I 
am thankful for the encouragement of Michael Hostetler, and I praise Dr. Cheikh 
Babou, without whose influence this gathering of Anabaptists and Murids would 
not have been possible. 

2. Sharing the Abrahamic Faith Tradition
While the genesis of our meeting was rooted in a dream, a second, real-world 
element helped it become reality—that Anabaptists and Murids both belong to 
the Abrahamic faith tradition. Abraham, who believed God and acted upon that 
belief, is the father of the tradition’s profound commitment to God. 

As Muslims and Christians, we share many beliefs about the nature and char-
acter of God, and we are also aware of profound differences. At our meeting in 
Taverny we acknowledged both aspects. We also share similarities and differences 
in our practices, our lived response to the One God, and yet we feel a certain basic 
affinity. As children of Abraham, we are set apart both from those who believe 
in many gods and those who believe in no god at all. We share deep roots in the 
books of Moses and the Ten Commandments. We love and honor all the prophets 
God sent to his people. Differences could divide, but perhaps the affinities are 
stronger!

4 On October 16, 2020, Samuel Paty, a French secondary school teacher, was attacked 
and killed in Éragny, Val-d'Oise, Île-de-France, France, by an Islamic terrorist.



8   |   Anabaptist Witness

3. Sharing Friendship
Friendship is a third crucial element that brought us together in Taverny. On my 
first visit to Little Senegal in Harlem, New York, I encountered Abdoulaye Thiam 
on the sidewalk in front of the Association des Senegalese en Amerique (ASA). 
When I told him I wanted to research Murid commitments to nonviolence, he 
gave me a name—“Djiby”—and a phone number. Sitting on the steps of the post 
office across from Penn Station, I called that number, and Djiby and I talked for 
twenty minutes. 

Since that moment, we have been friends. Djiby gave me seemingly unlimited 
access to people and resources that helped me in my research. Similarly, historian 
Dr. Cheikh Babou, one of my supervisors for my PhD thesis, opened relational 
doors for me to connect with Imam Souleymane Diouf and Mame Gora Diop 
at the Centre Islamic du Taverny on the outskirts of Paris. Diouf, Diop, and 
Babou also invited their friends, leading to the important participation of 
Dr. Mboup and Abdoullah Fahmi.

Among Mennonites, my friend Michael Hostetler told me to call his friend 
Max Wiedmer, who opened the door to connect with French Anabaptists. 
Likewise, my friend Matthew Krabill at the Centre Mennonite du Paris connected 
me with the pastors Jean Claude and Roman Erisman. 

These friendships can be placed in a historical context of a long history of 
friendship between Muslims and Christians. Islamic history remembers kindly 
the Syrian Christian Monk, Bahira, who recognized Muhammed as a prophet 
while yet a boy. Many years later, following Muhammed’s first revelation, the 
Prophet’s wife took him to consult with a Christian. A hadith records:

Aisha also said: “The Prophet returned to Khadija while his heart was beating 
rapidly. She took him to Waraqah bin Naufal who was a Christian convert and 
used to read the Gospel in Arabic. Waraqah asked (the Prophet), ‘What do you 
see?’ When he told him, Waraqah said, ‘That is the same angel whom Allah 
sent to the Prophet Moses. Should I live till you receive the Divine Message, I 
will support you strongly.’” 5 

And the first Hijrah was that of Meccan Muslims seeking refuge in Abyssinia 
(modern-day Ethiopia) with the Negus (king) of the Christian Kingdom of 
Aksum. We remember these stories with gratitude. The intervening 1,400 years 
is full of ups and downs of positive and negative interactions between Christians 
and Muslims. But is it good to recall that the very first encounters between 
Christians and Muslims were peaceful and positive.

5 Bukhari 4:55:605.



Anabaptist–Murid Conference in Paris    |   9

Partnering for Peace
Today in the twenty-first century we all need peace. We long for peace. Our meet-
ing in Taverny was described by Dr. Cheikh Babou as “a cry” for peace. Can 
Murids and Anabaptists write a new history as peacemaking partners? 

The state of the world, our current context, our particular moment in history 
all point toward a need for new kinds of engagements if we are to resist and over-
come evil with good.6 The overwhelming and ever-increasing disparity between 
rich and poor is part of human experience everywhere. The challenge of religious 
nationalisms (Hindu, Christian, Muslim, Jewish) is negatively impacting billions. 
Artificial Intelligence (AI) as an emerging unknown technology threatens us at 
our very core—are we no longer uniquely intelligent? Will our own creation 
destroy us? The use of AI in warfare (AI is currently deciding who to kill in Gaza)7 
fuels apocalyptic fears. Climate change exacerbates all the other problems. Many 
people turn to identity politics in response, further widening the gaps and preying 
on fear.

Together, Christians and Muslims make up half of the world’s population. If 
we agree to cooperate for the common good, we might, together, meet the chal-
lenges we face. The macro problems all have their counterparts on the micro level: 
Muslims and Christians live together as neighbors. Local politics touch both 
groups, as do finding good jobs, securing decent housing, assuring clean drinking 
water, and combating crime. I feel in my gut that we need each other. David W. 
Shenk, an irenic pioneer of Christian-Muslim dialogue liked to say, “Every 
Christian needs a Muslim friend, and every Muslim needs a Christian friend.”

Disciples of Jesus need Muslim friends and partners. We need their testimony 
about trusting God’s sovereignty. We need the Murid testimony about forgiveness 
and nonviolence learned from Shaykh Amadu Bamba. Real relationship with 
Muslims calls Christians to live more fully the way of Jesus the Messiah, one of 
whose titles is “Prince of Peace.” This relationship puts easy, unexamined assump-
tions about faith practice into question. Friendship between Muslims and 
Christians challenges our lazy tendencies to speak in platitudes. We need each 
other to clarify the nature of our shared mission in the world. 

Rather than look at Muslims and Christians in general (all 4.6 billion of us), 
I will consider Anabaptist Christians and Murid Sufi Muslims specifically. I 
found friends in the Murid Sufi Muslim community in Harlem, New York, who 

6 Romans 12:21. [All scripture references in this essay are from the New International 
Version.]

7 Geoff Brumfiel, “Israel Is Using an AI System to Find Targets in Gaza: Experts Say It’s 
Just the Start,” NPR, December 14, 2023, https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/
israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:tex-
t=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thousands%20of%20Palestinian%20
civilians.

https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians


10   |   Anabaptist Witness

live out their convictions of nonviolence and forgiveness, contributing to the 
transformation and well-being of the city. As an Anabaptist committed to peace 
and nonviolence, I am attracted both to this community that is in some ways 
similar to my own and to this friendship. I feel we need each other. 

Missionary Faiths: Emulating the Master
Islam and Christianity are both missionary faiths. Is it possible to hold together 
the tension of a missionary calling to a specific faith and an awareness that peace 
demands partners from different faiths who work together for the common good? 
Disciples seek to emulate their master. This is equally true of Anabaptist followers 
of Jesus and Murid disciples of Serin Touba8 (I will leave this second part to Murid 
writers). 

From an Anabaptist perspective, I look at the way Jesus lived and interacted 
with non-Jewish people and then apply that learning to my premise that 
Anabaptists need Murid friends. 

Jesus’s Childhood as Refugee
The first years of Jesus’s childhood were in Egypt as a Jewish refugee; his personal 
experience included being sheltered from persecution in Egypt, with part of his 
early childhood among people who were not of his own ethnic group. 

Jesus’s Mission: Welcoming Everyone
In his adult years, Jesus was an itinerant Jewish rabbi with a band of followers. 
The Jewish people at the time were ruled by the Roman empire and surrounded 
by many other peoples and religions.

When Jesus announced his mission (Luke 4), he included a story of the widow 
of Zarephath, who fed Elijah, and the Syrian General Naaman, who was healed. 
His first public teaching drew lessons from these two foreigners, portraying the 
outsiders as having faith while implying a lack of faith among the insiders. His 
positive referencing of the two ancient stories drew hatred from his hometown 
Jewish audience! 

From the very beginning of his teaching ministry, Jesus deliberately included 
the “others.” He spent time in neighboring Syria and in the region known as the 
Decapolis, where he taught ways of the kingdom of God, healed the sick, and 
freed those with evil spirits. Jesus delivered a man from demons in the Gerasenes 
region and then sent him to tell all that God had done.9 Thus, a non-Jewish man 
(an outsider) became a sent one. 

8 An affectionate title for Shaykh Amadu Bambu, used frequently by his disciples.
9 Mark 5.



Anabaptist–Murid Conference in Paris    |   11

We might mention in passing two other interactions: (1) the Roman centurion 
of whom Jesus says, “I tell you, I have not found such great faith even in Israel.”10 
And (2) the healing of the daughter of a Canaanite woman.11 In all these examples, 
Jesus’s attitude and words toward the non-Jewish people are positive. He includes 
them and welcomes them to participate in his kingdom-of-God ministry: they 
benefit from his touch; they are healed and delivered; and they are offered as 
positive examples of faith, of people we should emulate. 

But the biblical record does not stop here; it continues with Jesus’s interaction 
with Samaritans—the much-hated religious and ethnic cousins of the Jews. The 
longest narrative12 from the life and teaching of Jesus begins:

Now he had to go through Samaria. So he came to a town in Samaria called 
Sychar, near the plot of ground Jacob had given to his son Joseph. Jacob’s well 
was there, and Jesus, tired as he was from the journey, sat down by the well. It 
was about noon. When a Samaritan woman came to draw water, Jesus said to 
her, “Will you give me a drink?”

This is the set-up for a long dialogue between the Samaritan woman and Jesus, 
two persons who, in normal life at that time, should never even have spoken to 
each other. The story ends with many Samaritans in the town of Sychar putting 
their faith in Jesus, in part because of the woman’s witness.

In another teaching moment, when Jesus meets a group of outcasts all suffer-
ing from leprosy and he heals them, the only one who turns back to thank him is 
a Samaritan.13 Jesus draws attention to this by saying, “Has no one returned to 
give praise to God except this foreigner?” And then blesses him with kind 
words, “Rise and go; your faith has made you well.” 

Perhaps the most famous parable of Jesus is The Good Samaritan.14 In this 
story, the Samaritan businessman becomes the hero and the Jewish religious 
leaders the villains. Jesus’s deliberate inclusion of those whom his own ethic/
religious group excluded revealed the brokenness in his own community while 
expanding the vision of God’s kingdom to include everyone, not just those in his 
own ethnic/religious community. 

Jesus also was a master teacher and a prophetic witness against injustice. He 
announced freedom and salvation for all people, regardless of ethnicity or status. 
His teachings called everyone to a new standard (see Sermon on the Mount),15 
inviting all to a new kingdom-of-God way of living. By including Syrophoenicians, 

10 Luke 7.
11 Matthew 15.
12 John 4.
13 Luke 17:11–19.
14 Luke 10:25–37.
15 Matthew 5—7.



12   |   Anabaptist Witness

Syrians, Romans, Canaanites, and Samaritans as friends, his invitation to a new, 
kingdom-of-God way of life and its implications became clear—everyone is 
welcome to participate. 

If Jesus befriended and partnered with the “others,” if he needed them to 
communicate God’s message, then, perhaps, might we not say that Anabaptist 
followers of Jesus need friendship with Murids, our spiritual/religious cousins? 
Perhaps our friendship can amplify and augment our calling as peacemakers and 
ministers of reconciliation. 

Friendship as the Core: “All the Way back to Abraham, the 
Friend of God”
The meeting of Anabaptists and Murids at the Centre Islamique de Taverny was 
an opportunity to begin exploring these ideas. At the very core of our meeting—
the organizing principle of the event—was friendship. Everyone present was there 
either because they knew and trusted each other already or they knew and trusted 
someone who had invited them into this meeting of friends. We might even say 
we were friends of friends all the way back to Abraham, the friend of God. 

In summary, our remarkable meeting was prompted by a dream, organized 
by friends, and based on the affinities we—Anabaptists and Murids—share as 
people of the Abrahamic faiths.



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       13

Making Space for Islam and 
Muslims in Secular Land
Epistemological and Experiential Practices

Cheikh Anta Babou

I slam requires the believer to observe both orthodoxy and orthopraxis. It is a 
way of life that resists confinement to specific spaces and aims to govern the 

entirety of a Muslim’s life, in both private and public spheres. The idea of conse-
crated sacred space is foreign to Islam; Allah has made the whole earth a mosque 
for Muslims to pray. Throughout history, most Muslims have been freely able 
to live and practice their religion in the public realm because they have lived in 
majority Muslim societies or in societies ruled by Muslims. 

The idea of dar al-islam refers to those spaces where Muslims enjoy political 
and cultural hegemony, while dar al-ḥarb depicts spaces deemed hostile to Islam 
and Muslims. The dispersal of Muslims beyond dar al-islam and the forma-
tion of Muslim minority communities in non-Muslim contexts forced Muslim 
thinkers to address the relationships between space, faith, and identity in Islam. 
Some have discouraged Muslims from settling in non-Muslim lands, and others 
have affirmed the duty of Muslims to migrate from lands that have fallen into 
the hands of non-Muslims. 

More pragmatic scholars have tried to bridge the rigid boundaries between 
dar al-islam and dar al-harb to pave paths of accommodation for Muslim minor-
ities living in non-Muslim lands. The idea of dar al-ahd (land of truce) or dar 
al-sulh (land of contract, land of treaty) serves this purpose. While being outside 
the realm of Islam, these spaces are deemed appropriate for Muslims to live in 
because they provide peace and protection for their faith.

Cheikh Anta Babou is Professor of History at the University of Pennsylvania, where, since 
2002, he has been teaching the history of Muslim communities in West Africa. He is the author 
of Fighting the Greater Jihad (Ohio University Press, 2007) and The Muridiyya on the 
Move (Ohio University Press, 2021).

Note: This essay served as the keynote address for the Muslim Student Association alumni 
fundraising banquet in Philadelphia, February 4, 2023. 



14   |   Anabaptist Witness

It is essential to note that the concepts of dar al-islam, dar al-harb, or dar 
al-sulh are not found in the Qur’an or the Sunnah; they emerged in the context 
of the expansion of the Islamic caliphate, which occurred over a century after the 
death of the Prophet Muhammad. They are, therefore, dated human constructs 
of Muslim scholars trying to make sense of the world as they envisioned it. 

These efforts by Muslims to devise paths of accommodation of Islam in 
non-Muslim lands continue today and have gained a sense of urgency in the era 
of globalization, the rise of Islamophobia, and the formation of Muslim minority 
communities in the West. Muslim thinkers, particularly those living in Europe 
and in the United States, have taken up the challenge to develop new interpreta-
tions of Islam’s sacred law in order to reconcile sharia law and Western secular 
law to make it possible for Muslim minorities in the West to fulfill their aspira-
tions of being entirely Muslim while enjoying the rights and obligations of full 
citizenship. 

These interpretations, which I refer to as epistemological practices, encompass 
ibadaat (worship) as well as muhamallaat (sharia-regulated social transactions), 
and primarily concern areas such as family law and the economy, as well as, to 
some extent, rituals. In addition to epistemological realignments, other Muslims 
have sought reconciliation through experiential practices that relate to the use of 
space and the promotion of ecumenism, tolerance, and interfaith dialogue. 

Two key legal principles undergird Muslim scholars’ efforts to adapt sharia 
to changing social conditions over time and space: These principles are (1) maqa-
sid al-deen, also known as maqasid al-shariah, which refer to the “ultimate objec-
tives of God’s revelations,” and (2) maslaha, or the common good. The concept 
of maqasid, first developed by Imam Al-Ghazzali, is rooted in the idea that 
maslaha was God’s purpose in revealing the divine law, and its specific aim was 
the preservation of the five essentials of the human being: (1) religion, (2) life, 
(3) the intellect, (4) lineage, and (5) property. 

Over time, Muslim jurists have developed differing views on the role that 
these two principles should play in the interpretations of Islam’s sacred scriptures. 
In the past, some viewed them as secondary principles that should be constrained 
by scriptural sources, such as the Qur’an and the Sunna, while others regarded 
them as foundational, independent sources of law that could override specific 
references based on the literal meaning of the scripture. In our time, the latter 
view is championed in various forms by prominent scholars, particularly those 
residing in the West. 

These scholars have expanded the scope of maqasid to address contemporary 
concerns, including women’s rights, justice and freedom, human dignity, and 
human rights, as well as the religious lives of Muslim minorities in the West. They 
have coined the concept “fiq of the minority” to provide a framework for recon-
ciling sharia law with the secular law that governs the lives of Muslim minorities 
living in Western countries. They urge Muslims to evaluate their normative 



Making Space for Islam and Muslims in Secular Land   |   15

statements over and against the maqasid al-sharia. This will require the inflection 
of these norms across differing social settings to accommodate the differing aspi-
rations of Muslims, especially those living outside of Muslim majority countries. 
The ultimate goal is to help Muslims organize their everyday lives in ways that 
align with their conception of piety while upholding the core principles of 
Western civil and constitutional orders. 

Here, I will focus particularly on the work of Tariq Ramadan, perhaps one 
of the most prominent theoreticians of  “fiq of the minority.” A Swiss-born French 
national, Ramadan is also the grandson of Hassan al-Banna, the founder of the 
Muslim Brotherhood in Egypt. Ramadan’s work focuses on two major issues: 
(1) the reform of Islam, based on the classical sources of the Qurʾan and Sunna 
but whose principles are appropriately reinterpreted considering the modern 
world; and (2) the legitimate role that Muslims should play within contemporary 
Western societies.

Ramadan identifies two main challenges that confront Muslims living as 
minorities in Western countries who are caught between the twin dilemmas of 
religious accountability and secularist acceptability: Some of these Muslims may 
be tempted by secularism in their yearning for acceptance in Western society, and 
the result will be loss of their religious values and Muslim identity; and (2) others 
may yield to the pressure of a conservative Islam that rejects Western culture and 
promotes withdrawal from the public sphere. Ramadan’s research is an effort to 
enable European Muslims to participate as full members in Western society, while 
simultaneously affirming their Muslim identity, since he sees no fundamental 
conflict between the values of Islam and those that shape Western civilization.1

Ramadan questions the validity and value of the classical concepts of dar 
al-islam and dar al-harb. He proposes the concept of dar al-shahada, or the abode 
of testimony, which he views as more reflective of the reality of Muslim life in the 
West. Ramadan elaborates this concept in six points:2

1.	 Reciting the shahada provides the basis for a Muslim’s sense of identity 
as a Muslim—one who accepts and believes God’s revelation and is a 
full member of the umma.

2.	 The shahada also provides the basis on which the other pillars of Islam 
can be performed with integrity.

3.	 The concept of shahada implies that Muslims should not be prevented 
from affirming their Muslim identity and should be allowed to per-
form all the regulations required by their faith.

1 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford University 
Press, 2004), 74–75.

2 Ramadan, Western Muslims, 74–75.



16   |   Anabaptist Witness

4.	 This concept also stipulates that Muslims are people who respect all of 
God’s creation and all other human beings, including “absolute faith-
fulness to agreements, contracts, and treaties that have been explicitly 
or silently entered into.”3

5.	 Muslims are called upon to bear witness to their faith, presenting and 
explaining what Islam is all about. This incorporates the concept of 
daʿwa (proselytizing).

6.	 Living out shahada includes both verbal witness and witness through 
good deeds. “To bear the shahada means to be engaged in society in 
every area where a need makes itself felt. . . . It also means being engaged 
in the process that might lead to positive reform, whether of institu-
tions or of the law.”4

Referring to the Prophetic saying that God has made the whole earth a 
mosque for Muslims, Ramadan suggests that “wherever a Muslim, saying [the 
shahada], is in security and is able to perform his/her fundamental religious 
duties, he/she is at home.” Living in dar al-shahada also means being fully 
involved in one’s non-Muslim community and contributing to it as a fellow citi-
zen. Muslims should “establish places of real encounter, dialogue, and commit-
ment ‘together’ in the name of values held in common by virtue of sharing a 
citizenship lived in an egalitarian fashion.” For Ramadan, “it is impossible to live 
in autarchy, to make the testimony of faith, pray and fast, and go to pilgrimage 
only, far from men and worrying about no one except oneself. . . . To be with God 
is tantamount to being with men; to carry faith is tantamount to carrying the 
responsibility of a continuous social commitment.”5

While Ramadan’s ideas and practical suggestions have become central in our 
time, where the religious life of minority Muslims in the West faces increasing 
scrutiny, they are not new. They echo debates between so-called Muslim reform-
ists and modernist Muslims in the wake of European imperial conquest of 
Muslim countries from the late nineteenth century. They are also reflected in the 
experience of Muslims in West Africa who lived in spaces ruled by followers of 
indigenous religions or by European colonizers. Here I would like to briefly refer 
to the Suwarian tradition and the teachings of Shaykh Ahmadu Bamba, which 
constitute good examples of experiential practices developed by Muslim minor-
ities in sub-Saharan Africa to adapt to life in a non-Muslim land.

Elhaj Salim Suwari, the founder of the Suwarian tradition, spent the earlier 
part of his life in Macina, the current Republic of Mali, in the sixteenth 

3 Ramadan, Western Muslims, 74. 
4 Ramadan, Western Muslims, 74–75. 
5 Tariq Ramadan, Islam, the West and the Challenges of Modernity (The Islamic 

Foundation, 2008), 144. 



Making Space for Islam and Muslims in Secular Land   |   17

century—a time that coincided with the collapse of the Muslim medieval empires 
of Mali and Songhay. None of Elhaj Salim’s writings seem to have survived, but 
information gleaned from local hagiological texts in Arabic and local languages 
can help sketch his biography and teachings. 

Elhaj Salim is described as a highly learned and pious Muslim. He performed 
the pilgrimage to Mecca numerous times. Sources refer to him as Imam and Wali 
Allah (friend and neighbor of God), as well as the leader of the Jakhanke/Jula 
community. Elhaj Salim’s teachings were instrumental in shaping the identity of 
a diaspora of Jula Muslim traders and scholars that spanned West Africa, includ-
ing lands governed by non-Muslims. Like most West Africans, he was a follower 
of the Maliki Madhhab for most legal opinions, but “in matters of Quranic 
exegesis, [he] followed al-Suyuti, who was a Shafiʿi. He found the latter’s relatively 
liberal attitudes toward non-Muslims congenial.”6

Elhaj Salim’s teachings represent the foundation of a pedagogical tradition 
that has stood the test of time; they continue to shape behavior to this day. These 
teachings concern primarily the issues of conversion, religion and the state, the 
relationships between Muslims and non-Muslims, and jihad. These same ques-
tions, as we have seen, are at the center of the preoccupations of contemporary 
Muslim scholars living in the West.

Elhaj Salim taught that unbelief was the result of ignorance rather than wick-
edness. He argued that it is God’s will for some people to remain in a state of 
ignorance longer than others. True conversion, in his view, occurs only when 
God wills it. Therefore, coercing people to convert is tantamount to refusing to 
accept God’s design for the world. Elhaj Salim condemned the jihad of the sword 
against unbelievers as an unacceptable method of conversion. For him, recourse 
to arms is permissible only in self-defense when the very existence of the Muslim 
community is threatened by unbelievers.

Regarding the relationship between religion and the state, Elhaj Salim taught 
that Muslims may accept the authority of non-Muslim rulers and even support 
it so long as this enables them to live their lives in accordance with their religion. 
For him, a non-Muslim government is preferable to non-government or chaos. 

Elhaj Salim inspired a pedagogy of conversion based on patience and exem-
plary behavior. This pedagogy requires Muslims, wherever they reside, to embody 
the highest values and ideals, thereby representing attractive examples for people 
to emulate when, according to God’s will, the time for conversion arrives. Finally, 
not unlike Ramadan, Elhaj Salim emphasizes the central role of education in 
ensuring that Muslims observe the law without error.

6 See Ivor Wilks, “The Juula and the Expansion of Islam in the Forest,” in Nehemia 
Levtzion and Randall L. Pouwels, eds., The History of Islam in Africa (Ohio University 
Press, 2000), 93–115, 97.



18   |   Anabaptist Witness

Elhaj Salim Suwari’s teachings were preserved and disseminated through 
networks of scholars and teachers linked by Isnads, or a chain of authority. These 
scholars carried the legacy of the Suwari Islamic tradition for half a millennium 
and successfully aided the peaceful expansion of Islam, which transitioned from 
a minority to a majority religion in regions of West Africa where the religion had 
been resisted for centuries. 

It is possible to discern an epistemological kinship between the idea of fiq of 
the minority, the Suwari tradition, and the thought and practice of Shaykh 
Ahmadu Bamba. Bamba was a Sufi. Sufi theology may offer the most compelling 
articulation of a theology of hospitality and tolerance toward non-Muslim 
cultures. 

Perhaps one of the most salient features of Sufism is the distinction between 
the worlds of batin (the hidden, internal) and that of zahir (the manifest, external). 
The Sufi’s emphasis on batin has important theological and organizational impli-
cations. Perhaps the most consequential of these implications is the suggestion 
that God can be known through means other than the divine revelations 
enshrined in the Qur’an. Because the world of batin does not lend itself to discur-
sive scrutiny, Sufi theology tends to favor a universalist perception of religion that 
emphasizes sameness rather than the differences that an exoteric and legalist 
reading of Islam would encourage. I am arguing that the world of batin represents 
a universal spiritual canvas that provides space for the expression of diverse reli-
gious traditions. 

In their quest for closeness to God, Sufis long for one of the greatest rewards—
the acquisition of ma’rifa, or gnosis. Ma’rifa is knowledge beyond the book, 
which God gives to whom he wishes, but particularly to those who have succeeded 
in befriending him (Wali Allah). Ma’rifah is experiential knowledge acquired 
through ilham (inspiration) or kashf (unveiling). Ma’rifa is therefore unmediated 
knowledge that escapes the strictures of nature and human intellect. It is, in fact, 
always received in a state of altered consciousness. 

For Sufis, the immediacy of this knowledge gives ma’rifa certain superiority 
over other forms of religious knowledge mediated by the senses or reason. Ilham 
and kashf are the tools through which the Sufi unveils the hidden meanings of 
the Qur’an and, in so doing, avails itself of religio-theological openness. Ma’rifah 
enables Sufis to transcend the bounds of scripture’s knowledge, underscoring 
the view that fundamental truths can be expressed in multiple religions. 

This pluralistic theological positioning explains why Sufis tend to stress the 
connection between Islam and other religions. This logic has led some Sufis, such 
as Jalāl al-dīn Rumi and the medieval Andalusian Sufi Ibn Sabin, to challenge 
the Islamic monopoly on knowledge of God and to consider the possibility that 
divine truth can also be found in other religions. Such theological innovations 
are only possible because of the unmooring of Islam from rigid legalistic 



Making Space for Islam and Muslims in Secular Land   |   19

structures and the Sufis’ emphasis on both God’s immanence and the possibility 
of personal and individual relationship with Him. 

Sufis are able to make the theological synthesis and cultural compromises 
that explain their spiritual agility because they have always strived to keep their 
autonomy from the state. Ghazzali’s affirmation that the best ulamas are those 
who do not know and are not known by the Sultan offers the best illustration of 
the Sufis’ suspicion of state power. 

Most Sufis favored escapism, sometimes adopting a peripatetic lifestyle and 
taking their message to remote places, away from the center of power or to lands 
where the state’s influence was weak. In doing so, they have enjoyed the freedom 
to model their religion in conformity to their idiosyncratic inspirations, defying 
the conformism of ulamas and their state sponsors. 

Ahmadu Bamba was one of those charismatic Sufis who founded his own 
community in Senegal in the late nineteenth century. Like Sufis who preceded 
him, Bamba drew inspiration from Sufi theology and philosophy to model his 
own community. Two key concepts, among others, provide the philosophical 
underpinning of pluralism in the Muridiyya: Maslaha and ecumenism. Below, 
I will focus particularly on Bamba’s ecumenism.

Shaykh Ahmadu Bamba’s ecumenism reflects Sufi universalism as discussed 
above. It is rooted in his Iman (faith) and in the Sufi idea of the unity of creation, 
which implies that all human beings originated from one soul. And God has 
endowed humanity with reason so that human beings can distinguish between 
good and evil, and He has made it their duty everywhere to recommend what is 
good and to discourage what is forbidden. Because the human is, in God’s eyes, 
the single being to deserve to be entrusted with reason and intelligence, he is 
khalifat ul Lah fil ard, or representative of God on earth. So, whether one is a 
Christian, a Muslim, a Jew, a Buddhist, or a pagan, they all belong to the same 
family—the human family—and they are all khalifat ul Lah fil ard.

The ecumenism of Shaykh Ahmadu Bamba is reflected in both his interac-
tions with people of other faiths and his relationships with fellow Muslims. It 
was logical that Bamba’s absolute trust in God should also translate into 
openness of mind and religious tolerance. He repudiated the wholesale 
condemnation of people because of their beliefs and instead used forgiveness 
as therapy against violence. Returning to Senegal after more than seven years 
of exile in Equatorial Africa, unjustly meted out to him by the French colonial 
rulers of Senegal, he proclaimed that he had forgiven all his enemies for the 
sake of God.

Conclusion
Islam is a missionary religion without missionaries. Ulamas and thinkers have 
historically shouldered the task of connecting Muslim communities across time 



20   |   Anabaptist Witness

and space and building bridges with people of other faiths. They have achieved 
this by developing socially pragmatic forms of reasoning that enabled the creation 
of innovative Islamic institutions. I have tried to explain how, in the present 
context of growing Muslim minority communities in the West, scholars are 
revisiting old concepts and theorizing new ones to pave paths of accommodation 
for devoted Muslim citizens of the West who aspire to live according to the tenets 
of their faith. 

This process of creative thinking is fraught with controversies. It is dismissed 
by both Islamophobists— who promote the idea of a clash of civilizations and 
the antinomy between Islam and Western culture—and conservative Muslims, 
who see any attempt to reconcile Islamic norms with Western values as surrender 
to secularism and a betrayal of Islam. 

It is refreshing, however, to note the growing body of scholarship produced 
by Muslims on both sides of the debate, which makes their case. We seem to be 
witnessing a new revival of the culture of debate and disagreement that has histor-
ically stimulated the production of religious knowledge, which in turn has 
powered the development of Islam.



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       21

Challenges of Christian-Muslim 
Dialogue
Jacqueline Hoover

C hristian-Muslim dialogue comes with a wide range of challenges and pitfalls. 
This brief article will not attempt to catalogue them comprehensively. It 

will instead relate two stories of Anabaptist-Mennonite interaction and dialogue 
with Islam and Muslims—one story from the sixteenth century and the other 
from the early twenty-first century. My aim in presenting these thoughts in the 
context of the Murid-Anabaptist dialogue is to help us all more deeply appreciate 
the fact that dialogue always takes place within a sociopolitical context and to 
encourage Mennonites to reflect on their own history of engagement with Islam.

Two Stories of Christian-Muslim Dialogue
1. Christians Weaponizing Islam Against Christian Enemies in the 
Sixteenth Century
The first story takes us to early sixteenth-century Europe, the period when 
Anabaptism emerged. This was a turbulent period. The Reformation caused 
numerous troubles, religious and political. Various peasant uprisings against the 
elites brought much upheaval and destruction. 

Beyond these internal conflicts, Europe was also threatened by external forces. 
In the sixteenth century, the Ottoman Turks were advancing into Europe from 
the southeast. The Ottomans were Muslims, but Christians in Europe simply 
referred to them as Turks. The Christian rulers of the day called for armed resist-
ance against the Turks. This, of course, conflicted with the pacifist convictions 
of some Anabaptists. 

One of these Anabaptists was Michael Sattler, formerly a Catholic monk. The 
Christian rulers of Austria arrested Sattler on several charges, one of which was 
his opposition to fighting the Turks. In 1527, Sattler was charged with saying, “If 
the Turk were to come into the land, one should not resist him, and, if it were 

Jacqueline Hoover is a freelance lecturer in Islamic Studies. She is a member of the core 
adjunct faculty at Anabaptist Mennonite Biblical Seminary in Elkhart, Indiana. She has also 
taught in theological and church institutions in Egypt, Lebanon, Indonesia, Malaysia, Nigeria, 
Ethiopia, Sudan, Kenya, Tanzania, Germany, and the United Kingdom.



22   |   Anabaptist Witness

right to wage war, he would rather go to war against the Christians than against 
the Turks.”1 Sattler did not deny the charge and responded further, “If the Turk 
comes, he should not be resisted, for it stands written: You shall not kill.”2 He 
rejected military action against the Turks just as Muslim armies were invading 
Europe, and he was eventually martyred for his beliefs in 1527.

While we can appreciate Sattler’s courage, he could perhaps have been a bit 
more moderate. Sattler distinguished between two groups: (1) Muslims or Turks 
who had never heard of the Christian faith and (2) Christians who knew about 
Christ but still persecuted fellow Christians. Sattler saw this second group as 

“Turks according to the spirit.”3 In other words, Sattler discredited his Christian 
persecutors by calling them Turks. For him the biggest threat to the Anabaptists 
were his Christian neighbors, not the Muslim invaders. So, he insulted his near 
enemy, the persecuting Christians, by branding them with the name of their far 
enemy, the Turks. Sattler’s pacifism rooted in the example of Christ informed his 
courage, but it did not temper his language. 

Sattler was not the only Christian against fighting the Turks. The famous 
reformer Martin Luther (d. 1546), a former monk as well, was also against fighting 
them. However, Luther’s reasoning was rooted in God’s wrath and not the exam-
ple of Christ. Luther argued that it was futile to fight the Muslim invaders because 
God was using the Turks to punish European Christians for their sins. Fighting 
the Turks would be useless because it would be opposing God’s will. Even when 
the Ottoman Turks were on the verge of invading German-speaking Europe, 
Luther argued that it would be better to repent and pray to God to relent rather 
than fight the Turks.4 

Like Sattler, Luther also used Islam to bash his Christian enemies. His objec-
tive was pastoral. He wished for Christians to repent from their sins, and he 
wanted to encourage faith, especially among Christians who lived under Ottoman 
domination, so they would stay faithful and not convert to Islam. In contrast to 
this, some of the early Anabaptists thought living under Ottoman Muslim domi-
nance would give them more liberty to live out their vision of the faith. They 
believed that Ottoman Muslim tolerance toward non-Muslim minorities was 
greater than European Christian tolerance toward Anabaptist Christians. 

1 As quoted in Jon Hoover, “An Anabaptist Perspective on Conversing with 
Muslims,” in Evangelical, Ecumenical, and Anabaptist Missiologies in Conversation: Essays 
in Honor of Wilbert R. Shenk, eds. James R. Krabill, Walter Sawatsky, and Charles E. Van 
Engen (Maryknoll, NY: Orbis, 2006), 120–29, 287–88 (120). See also Astrid von Schlachta, 
Anabaptists: From the Reformation to the 21st Century (Kitchner, ON: Pandora, 2024), 98–101.

2 Quoted in Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 120.
3 Quoted in Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121.
4 John V. Tolan, Faces of Muhammad: Western Perceptions of the Prophet of Islam from 

the Middle Ages to Today (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2019), 105. 



Challenges of Christian-Muslim Dialogue   |   23

However, underlining the greater intolerance in Europe and describing the situ-
ation of minorities in enemy territory as better was an unwise political choice.5

Luther did eventually change his mind and start to advocate for war against 
the Turks after 1529.6 That was the year the Ottomans first besieged the city of 
Vienna. He also later developed a sharp polemic against Islam. However, his 
polemics against Catholicism and especially the Pope were much stronger. He 
often compared the Pope with the Turks, and he famously said, “Compared to 
the Pope, Muhammad appears before the world as a pure saint.”7 So, the near 
enemy—the Pope—was actually worse than the far enemy—the Turks.

We see that for both Sattler and Luther the biggest threat to their faith was 
internal, from within the church and not from outside, and comparisons with 
Islam were used to discredit Christian adversaries. This was not becoming of 
their Christian witness, even if Muslims were probably not around to hear it.

Sattler and Luther’s habits of mind can be hard to shed. There is a little Sattler 
in all of us. The challenge is to avoid resorting to comparative and rhetorical 
referencing of Islam in our criticism of fellow Christians. Muslims do notice how 
Mennonites talk about them when speaking about other Christians. I think here 
of the challenge in John 13:35: “By this everyone will know that you are my disci-
ples, if you have love for one another.”8 We do need to critique the colonialist past 
and our complicity in the various types of nationalism that are so widespread in 
Christian churches, including the Mennonite Church. But we should avoid using 
stereotypes about Muslims and Islam to make our arguments.

2. Mennonite-Iranian Shi‘i Dialogue After 9/11
The second story involves North American Mennonites engaging with Iranian 
Shi‘i Muslims. It was spurred by the big earthquake in Iran in 1990. 

After the earthquake, Mennonite Central Committee (MCC) reached out to 
offer relief to Iran. Out of this emerged an exchange program between MCC and 
the Imam Khomeini Education and Research Institute (IKERI) in Qom, Iran. 
This exchange sent a few North American Mennonite students to Iran and a few 
Iranian Shi‘i students to Canada. 

5 Gary K. Waite, “Menno and Muhammad: Anabaptists and Mennonites Reconsider 
Islam, 1525–1657,” Sixteenth Century Journal 41, no. 4 (2010): 995–1016, 1000–1002. 

6 Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121; Tolan, Faces of Muhammad, 105; Waite, 
“Menno and Muhammad,” 1000. Luther in his 1529 book On War Against the Turks justi-
fied military resistance against the Turks. Yet, he still believed that repentance and prayer 
would be a better way to resist them. 

7 Adam S. Francisco, Martin Luther and Islam: A Study in Sixteenth-Century Polemics 
and Apologetics (Leiden: Brill, 2007), 84.

8 All quotations from the Bible are from the New Revised Standard Version Updated 
Edition. 



24   |   Anabaptist Witness

Beginning in 2002, after US President George Bush added Iran to the “axis 
of evil” following the September 11, 2001, attacks in the United States, North 
American Mennonite scholars engaged in a series of dialogues with Shi‘i scholars 
linked to IKERI. There were other exchanges as well. MCC director Ed Martin 
noted, “While MCC’s work around the world relates primarily to relief and 
development, it also places priority on peacemaking,” and he interpreted these 
exchanges between people of different religions in the tense international political 
context as peacemaking.9 It is about talking to people on the other side of the 
fence in times of hostility. For Martin, this needs to be done with transparency, 
respect, patience, perseverance, and openness to the direction of the Holy Spirit, 
which Martin interprets as vision that responds to new opportunities.10 
Mennonites were very interested in the idea of opening a new path in a context 
of political tension. 

However, the dialogues between scholars evoked concern among the Iranian 
diaspora in North America. Representing this diaspora, Mahdi Tourage wrote 
a critique of the Mennonite engagement with Iran and especially the IKERI. He 
noted that the founder of IKERI, Ayatollah Mesbah-Yazdi (d. 2021), was 
extremely conservative and authoritarian and supported violence against whoever 
was not in agreement with him. Tourage also accused the founder of supporting 
suicide missions—of not only deeming them permissible but sometimes necessary. 
Additionally, he charged Mesbah-Yazdi with supporting Islamic slavery and 
suggested that he may have been influenced by Nazi ideology.11

Tourage stated that he was not opposed to dialogue in itself, even with an 
organization like the IKERI, but he deplored the absence of all critical reflection 
in Mennonite writings about these dialogues. He would have liked Mennonites 
to address with their Iranian partners during the dialogues what he saw as 
IKERI’s hateful support of human rights violations.12 He emphasized that he 
was not allowed to participate in the dialogues and that the Iranian diaspora 
protesters were not permitted to express themselves during the visit of the Iranian 
delegation to Canada in 2007.13 In brief, he stated that a “fetishization of dialogue 
and a commodification of peacemaking took place between the MCC and 

9 A. James Reimer, “Shi‘i Muslims and Mennonite Christians in Dialogue: Two 
Religious Minority Groups Face the Challenges of Modernity,” The Conrad Grebel Review 
21, no. 3 (2003): 3–14, 4.

10 Ed Martin, “Mennonite Engagement with Iran,” The American Journal of Islamic 
Social Sciences 31, no. 1 (2014): 131–39, 139. 

11 Mahdi Tourage, “Fetishizing Dialogue and Commodifying Peacemaking,” The 
American Journal of Islamic Social Sciences 26, no. 1 (2009): 136–52, 137–40.

12 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 140.
13 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 142.



Challenges of Christian-Muslim Dialogue   |   25

IKERI,” resulting in a certain justification of violence.14 He argued that dialogue 
should not be an end in itself and should always include introspection.15

This short mention of the Mennonite-Iranian Shi‘i dialogue does not do 
justice to all parties involved, but Tourage’s critique is a salutary reminder that 
dialogue is always embedded in webs of political power and subject to abuse and 
exploitation by the various parties. It is essential to be aware of vulnerabilities to 
manipulation. Nonetheless, dialogue is very important for keeping open lines of 
communication and doors to friendship in the midst of tense religious and polit-
ical differences, even if not everyone can be accommodated at the same time.

Dialoguing with Humility
The two stories above refer to very different time periods. Yet in both cases the 
Anabaptist-Mennonite responses to Muslims are courageous and attempt to take 
Jesus’s words seriously—to love God wholeheartedly, and even to love the enemy. 
They illustrate as well that loving the neighbor can be very challenging. In the 
story of Sattler, the neighbors were the Christian authorities who persecuted the 
Anabaptists. In the story of the North American Mennonite-Iranian Shi‘i 
dialogue, the neighbors were the Iranian diaspora in North America who had 
suffered at the hands of the Iranian regime and the ideologies flowing from the 
IKERI, the very organisation that Mennonites were in dialogue with. Moreover, 
as we saw in the first example, there is always the temptation to refer to the Muslim 
other, who seems farther away, in order to discredit the much closer Christian 
neighbor. 

Dialogue does not come without pitfalls. Given that even the best efforts 
might fall short and leave space for critique, all dialogue must be undertaken 
with humility. This reminds of us Micah 6:8 (NRSVUE): “He has told you, O 
mortal, what is good, and what does the Lord require of you but to do justice and 
to love kindness and to walk humbly with your God?”

14 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 136. 
15 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 146–47.





Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       27

Doctrinal Religious Pacifism 
Mennonite and Murid Comparative Perspectives
Mourtala Mboup

D uring the weekend of November 24–25, 2023, I was honored to participate 
in a series of meetings between Mennonites and Murids in Paris, co-hosted 

by the Paris Mennonite Center and the Islamic Centre of Taverny. The principal 
objectives of these meetings were to (1) allow Murids and Mennonites to share 
about their respective faiths, (2) discuss ways of strengthening peace between the 
church and the mosque in France, and (3) consider the possibility of publishing 
a collection of articles. All of the above took place in a festive atmosphere marked 
by the sharing of meals featuring traditional dishes from both communities.

This essay is an extension of a question I raised during my oral presentation 
at the meetings:

What could have served as an antidote in the theologies specific to each of these 
two communities that would have neutralized—immediately or progressively 
over time—any inclination to resort to self-defense in the face of the violence 
they suffered? And this, despite the fact that resorting to armed resistance 
would have been easy to justify on theological grounds.

The aim here is to frame this question and share a preliminary analysis of what I 
believe to be the source of resilience of both communities in the contexts in which 
they arose—contexts marked by hostilities that severely tested the very founda-
tions of both the Mennonite and Murid respective doctrines of renouncing armed 
resistance.

A quick survey of the historical contexts in which these ideas arose, followed 
by an explanation of some of the elements that have shaped the theologies specific 
to each community, will allow me to illustrate my opinion. This point of view 
should, of course, be subject to an in-depth scientific analysis.

Mourtala Mboup is an expert in educational science and development studies. He is 
a graduate of the University of Geneva, and the Institute for International Studies and 
Development (IHEID), Geneva. As the former general secretary of the Murid Student’s Circle 
of the University of Dakar, he is a Muridiyya specialist and gives numerous conferences, partic-
ularly in the Murid diaspora.



28   |   Anabaptist Witness

I. The Mennonites
A. The Context of the Birth of Anabaptist faith
Anabaptist faith was born during a troubled historical period marked by the 
Lutheran Reformation, war, and widespread violence. In this context, the 
community adopted a radical theological stance that ultimately exposed it to 
abuse by the temporal powers and to strong criticism from religious authorities; 
the Anabaptists, advocating a “zero compromise” approach toward temporal 
power that used David’s sword not to defend justice but to oppress, refused to 
endorse the state’s tradition of infant baptism. 

This refusal, an essential characteristic of Anabaptist faith, was at odds with 
Luther’s triumphant Reformation. The famous reformer fiercely fought against 
Anabaptist faith because, for him, temporal power existed by divine right. The 
most significant point of doctrinal disagreement between the Anabaptists and 
Luther, it seems to me, stemmed from the fact that, as Marianne Schaub wrote, 

“questioning infant baptism implicitly [meant] the right of the individual to chal-
lenge the political order in which he or she lives.”1 While Luther opposed the 
hegemony of the papacy, he demonstrated a certain complicity with the princes 
of Saxony for the sake of the divine character he ascribed to their power. This, 
among other points of theological difference, provoked the split that led to the 
defection of his former companions and disciples—Andreas Karstadt and 
Thomas Müntzer—and the birth of the Radical Reformation in whose wake the 
Anabaptist movement developed. 

It should be noted that the violence in this context was such that the response 
of a part of the movement was armed insurrection. As Schaub wrote:

This refusal to compromise with the world, a core characteristic of Anabaptist 
faith, was expressed either by armed insurrection for a great majority of the 
movement during the peasant uprising of 1525, or by peaceful withdrawal into 
a community.2 

Mennonite faith, which is of interest here by way of its radical doctrinal rejection 
of all forms of violence, is precisely one of these branches of communitarian 
Anabaptists.

B. Aspects of Mennonite Theology
In the early 1500s, a Dutch priest named Menno Simons successfully elaborated 
an authentic body of Anabaptist principles and theological foundations, and 

1 Marianne Schaub, “Thomas Müntzer: La nouvelle image de Dieu et le problème 
de la fin de l’histoire,” in Histoire de la Philosophie III: La philosophie du monde nouveau XVIe 
et XVIIe siècles, Français Châtelet (Pluriel, 1999), 132.

2 Schaub, “Thomas Müntzer,” 24. 



Doctrinal Religious Pacifism    |   29

valorized certain religious practices. This doctrine was widely accepted by believ-
ers and contributed significantly to the consolidation of the Mennonite 
Anabaptist movement.

For Anabaptists, God is both near and far; He is not silent, and when disciples 
make an effort to look inside themselves, when they break away from their animal-
istic nature, they become able to receive the Divine Light. From their perspective, 
God is hidden only to those who are blinded by their selfish desires. He manifests 
himself to every being who is attentive to His voice. In their view, God’s Word 
transmitted by the prophets of the Bible can be transmitted in the same way by 
believers who also receive dreams and visions from the Creator, which thus grants 
them the function of contemporary prophets. As Schaub writes about the 
Anabaptists:

Insistence on the identity of meaning and values between contemporary 
prophets and those of Scripture, changes the status of Scripture from a sacred 
text subject to exegesis to one that becomes a maxim of life and social model to 
be achieved practically in the immediate future. And for them, Christian 
freedom consists precisely in this realization of the Word of God.3

In this perspective of deep spirituality, the spirit of the divine message addressed 
to humanity prevails over its letter, as this passage clearly states: “The Word of 
God, the inner word, living and life-giving, the very opposite of the letter, cannot 
be institutionalized without being distorted and corrupted; it lives in action only 
through those whom it inspires.”4 The reader will have noticed the anti-church 
character of this quotation echoing the vision of the reformer Andreas Karlstadt.

II. The Murids
A. The Context of the Birth of the Muridiyya
The history of Senegal has been marked by both internal and external conflicts 
between three main antagonists: traditional aristocracy, Islam, and French colo-
nialism. The impact of their respective influences on the country’s development 
essentially characterizes the context in which Muridiyya emerged. The most 
significant phases can be summarized as follows: an Islamization of the courts; 
violent and shameful despotism; mass Islamization; the abolition of slavery; and 
French territorial conquest.

The adherence of the kings to Islam, which preceded widespread Islamization 
of the masses, gradually weakened under the influence and temptations of the 
slave trade, thus leading the kings to engage unscrupulously in such reprehensible 
acts as looting, theft, raids, and rape. They did not hesitate to enslave their own 

3 Schaub, “Thomas Müntzer,” 24. 
4 Schaub, “Thomas Müntzer,” 133.



30   |   Anabaptist Witness

subject, in order to trade them for goods such as sugar, tobacco, alcohol, and 
fabrics that were offered to them by slave traders. “Everything happened,” writes 
Professor Mbaye Gueye. “As if being unable to effectively address the issues that 
clearly plagued society, they found nothing better to do than indulge in the 
pleasures of this lowly world.”5

Eventually this division between the common people and the aristocracy gave 
rise to a series of widespread revolutions led by the marabouts. Senegal went 
through a period in its history marked by numerous campaigns of armed jihad. 
After abolishing slavery but not wanting to relinquish its domination, France 
was forced to resort to trading agricultural products. As this required a minimum 
of sociopolitical stability, from 1854 onward the French decided to take on terri-
torial conquest of the country under the leadership of general Louis Faidherbe. 
Until then, his influence had been indirect and was effectively carried out from 
the coast (St. Louis and Gorée). He used his extensive knowledge of the country 
and all his strategic skills to take advantage of the discontent among the class of 
people now represented by the marabout. Writing to Damel Birima, he said: 

The day is coming when the marabouts of your country, together with those of 
the Fouta, will seek to overthrow you, and if no one intervenes, they will 
succeed. If you are willing to govern your country well, I will join you to fight 
Fouta and Njambur. But if you govern poorly, I will let them to do whatever 
they please (June 22, 1853).6

For France, yesterday’s ally, the despotic regime, becomes the enemy of today, 
since it is responsible for the sociopolitical unrest that causes instability. As for 
the marabouts, if most of them dreamed of peace only so they could devote them-
selves to farming their lands, some, like El Hadji Omar Tall, chose instead armed 
jihad against the pagans and the aristocracy.

Grouping together the involvement of the aristocracy, the colonizers, and 
militant Islam, the armed conflicts—now triangular in scope—became all the 
more deadly. The Senegalese historian Mbaye Gueye offers an excellent summary 
of this situation of far-reaching conflict:

The Marabouts, the French, and the Ceedo7 fought bitterly. The Muslims were 
bound more fiercely than ever to the success of their vision for society. The 
French were equally determined to reshape Senegal based on their own 

5 Mbaye Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba: Contexte historique et géopolitique,” 
in Ahmadou Bamba face aux autorités coloniales (1889–1927), Oumar Ba (Dakar, Dar El 
Fikr, 1979), 205.

6 Oumar Ba, “La Pénétration française au Cayor: Du règne de Birima N'Goné Latyre à 
l' intronisation de Madiodo Dèguène Codou, vol. 1, 16 décembre 1854–28 mai 1861,” in Revue 
française d'histoire d'outre-mer 64, n. 235 (second trimester, 1977), 259.

7 Slave warriors.



Doctrinal Religious Pacifism    |   31

principles. The old aristocracy was likewise present, desirous to maintain its 
privileges, and determined to make the sacrifices necessary in order to defend its 
independence or way of life.8

The colonialists knew how to take advantage of their strengths and were deter-
mined to emerge victorious in this tripartite war. “In 1890,” Mr. Gueye points 
out, “one could effectively establish that the Senegalese resistance had failed, at 
least for those who only took in consideration the results obtained on the battle-
field.”9 The author justifiably qualifies his remarks because for Islam this was 
nothing more than a military defeat. The battle was ready to be waged on yet 
another terrain—that of spiritual brotherhood.

As in the context that marked the rise of Anabaptist faith, here too a toxic 
climate of colonial aggression and tyrannical abuse by the aristocratic powers led 
Muslim religious leaders to take up arms in the name of God. It is thus in this 
context in which Muridiyya was born—a Muslim brotherhood strongly influ-
enced by Sufi doctrine.

B. Aspects of Sufi Theology
At the heart of Sufi cosmology, one finds the fundamental idea that if man is both 
a profoundly religious being and “capable of knowing God,” it is because God 
created him in such a way that he would have a natural predisposition for conceiv-
ing the existence of the Creator and feel a deep-seated need to know Him. 
Subsequently, ever since his arrival on Earth, man has sought, albeit even instinc-
tively, to know the circumstances and source of creation, of his own creation. For 
this reason, the desire to seek the original cause and its divine agent in order to 
worship the latter is something that flows out of the very nature of human beings. 
Each one is, therefore, potentially able to recognize his Lord and Creator, thanks 
to his soul, that fragment of divinity hidden within his fleshly body. 

After having conceived man in such a manner, God (Glory to Him, the 
Exalted) saw fit to establish him as His vicar on Earth. He was entrusted with this 

“mandate” or “responsibility” (amāna), one that confers on him dignity. If the 
Spirit was sent into this lowly world in an earthly body, it is in order to enable 
Him to fulfill this mission, which is His true destiny. Yet, God the Almighty—
May He be Exalted—in His magnanimity is the one who guides man in order 
that he escape all existential wanderings and make a triumphant return to Him 
possible. As the Koran says:

8 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 206.
9 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 207.



32   |   Anabaptist Witness

We said, “Get down out of it, all together; yet there shall come to you guidance 
from Me, and whosoever follows My guidance, no fear shall be on them neither 
shall they sorrow. (Qur’an 2:38)10

This promised “guidance” is nothing other than religion, but religion perceived 
as an eternal and unchangeable guidance. A guidance of which the prophets have 
been the interpreters and translators throughout the centuries, thanks to their 
prophethood (nubuwwah) and the divine vessels of prophethood, which, as 
pointed to in the verse below, are The Book and Wisdom.

Throughout history, it has been considered fact that man has always shown 
great vulnerability to the multiple influences of corruption, shameful novelties, 
and conflicts arising out of passion, such as, for example, the desire to wield 
temporal power. According to Muslim Sufism, this tendency to succumb to 
lustful temptations justifies the cyclical nature of the coming of the “mujaddid” 
(one who brings “renewal”) of Islam, whose essential mission is the reawakening 
of the Message of Prophet Muhammad (PBUH).11 This unique and transcendent 
message was first brought by the Prophet Adam and then brought in its definitive, 
complete, and perfectly universal form by God’s Chosen One, Muhammad 
(PBUH), who is the last link in the prophetic chain. Nonetheless, after the coming 
of the last of the prophets, saints will be sent by God to preserve the flame of the 
Call on Earth. In this regard, Abd al-Raḥmān Djami comments:

God, Most-High, has always proved the prophet’s mission permanent, and has 
given the Wali the role of serving as instruments in the manifestation of this 
proof, so as to ensure that the wonders of God and the authentic title attesting 
to the truth of Muhammad will endure forever.12

That is, following in the footsteps of the prophets, these men and women embark 
on a quest for God,

stripping their souls of the flaws found there, serving God at all times and 
everywhere, and adding, by their own choice, other forms of worship, and 
numerous and varied spiritual exercises, all having been approved by an 
authentic chain of initiation, and added to the legitimate ritual obligations 
prevailing in their time, and this until Truth becomes their hearing, their sight, 
their tongue, their words, their hands, and their feet.

10 A. J. Arberry, trans., The Koran Interpreted, First Touchstone ed. (New York: 
Simon & Schuster, 1996).

11 “Peace Be Upon Him” (PBUH) is a blessing that Muslims speak immediately 
after mentioning the name of any of the prophets.

12 Abd al-Raḥmān Djami, quoted in Eva de Vitray-Meyerovitch, Anthologie du 
Soufisme (Paris: Sindbad, 1978), 125.



Doctrinal Religious Pacifism    |   33

For the Murid it was one of these honorable Men of God, overflowing with 
exceptional love for all of the prophets and more particularly for the prophet of 
Islam (PBUH), who founded the brotherhood toward the end of the nineteenth 
century. In fact, as shown by his writings, Shaykh Ahmadu Bamba was a true 
Sufi whose spiritual struggle was aimed at becoming a holder of divine wisdom. 
He was the one who would complete The Book to be used as tools for the spiritual 
perfection of his disciples, or, in Sufi terms, the murids.

Summary: Was Profound Spirituality the Secret Behind 
Monotheistic Doctrines of Peace?
The reader will undoubtedly have noticed the quasi-similarity between the 
conceptions of our two communities in question—the Mennonites and the 
Murids—regarding the spirit of religion in general and specifically the nature of 
the process of perfecting through which humans must pass to achieve spiritual 
fulfillment. The reader will also have observed that, for both communities, if the 
horizontal transmission of the Word of God takes place through the vicissitudes 
and uncertainties of history, it risks guaranteeing only the Letter of the Word, 
but its Spirit will only remain accessible to human beings as long as they strive to 
attain a deep spirituality—the theology of the Spirit for the Anabaptists, and 
Sufism for the Muridiyya. 

During the meetings in Paris, I asked the Mennonite delegation the following 
questions: (1) How did your community manage to prevent rebellious Anabaptist 
faith—one that did not rule out the use of arms—from emerging, and instead 
establish Mennonite-Anabaptist faith? (2) What theological approach enabled 
this fundamentally pacifist conception to take root despite a context marked by 
violence?

In response, one of our Mennonite friends made this preliminary remark: 
“Regardless of the violent context, those who took up arms were wrong. God did 
not bless their actions. God blessed the community that chose to suffer during 
that time. . . . Mennonites are not proud of what happened during that period.” 
One witnesses here the mark of a transcendent spirituality that seems to relegate 
historical considerations to the background.

Undoubtedly, the Anabaptist faith owes this spiritual depth within the 
context of the Radical Reformation to the “theology of the spirit” advocated by 
Karlstadt. According to Schaub, this theological approach places emphasis on 
the divine origin of man and considers the removal of carnal desires through 
asceticism as a spiritual process through which, in the end, man becomes divine. 
For Karlstadt, 

the movement of the Spirit radiates from the Creator to the creature and can 
then return from the creature to the Creator. Having broken natural attach-
ments, if asceticism creates a void, an emptiness in the soul and the total 



34   |   Anabaptist Witness

elimination of all desires, the believer becomes more receptive and able to 
reflect the divine light that has been shared with him. (Schaub 1998).

The founder of the Mourid movement, Shaykh Ahmadu Bamba, seized at the 
very beginning of his spiritual ascent an historic opportunity brought about by 
one of the country’s greatest scholars, Majaxate Kala Jaxate, who challenged him 
about the status of the Men of God. The occasion led the Shaykh to write a major 
work commonly known as Huqqa. This seventy-eight-verse poem describes the 
Sufi method as well as the stages of the Jihad of the soul, by which Sufis are able 
to lead their followers to God after having been chosen by The Almighty. 

Huqqa is first and foremost a position that was taken by the Shaykh in a debate 
that was raging at the time on the status and role of the saints in Islam. In essence, 
he addressed the following points: the status of the Men of God; their ultimate 
objective in their quest; their method and strategy of dealing with their enemies; 
the expected spoils to be gained in the event of victory; and the social value of 
their fight. 

In the event of victory, the Sufis’ spoils consist of virtues and gifts they will 
receive from God. Among their gifts are the knowledge of spiritual ailments; 
insight with the internal eyes; and an eminent knowledge of God. As for virtues, 
here are a few: never speak without knowledge of the cause; practice self-criticism 
exclusively; transcend the injustice of enemies and the severe blows of destiny; 
and abhor hypocrisy. Finally, their social value lies in their ability to provide 
guidance to humanity; ensure the spiritual education of the Murids; heal the 
souls of those who desire vice; and popularize the knowledge of the Men of God 
through divine inspiration.

As can still be seen today, one cannot simply improvise with the intention of 
becoming a spiritual guide in the Sufi world. In 1883, while the great Shaykh was 
directing the teaching center bequeathed to him by his late father, he publicly 
proclaimed that by mystical means he had received an order from the prophet. 
With this order he founded the Murid path, calling students and all Muslims, 
and he walked with those who wished to follow him on the path of spiritual 
perfection. In Murid hagiography, this command is formulated as follows:

Educate your companions through spiritual will (Himma). Stop educating 
them exclusively through book-based knowledge.

It can be said that through this powerful act, the Shaykh publicly claimed his 
adhesion to the Areopagus of the holders of waliyyat (sainthood). He later clari-
fied his attachment to the movement of the Godly men, while emphasizing the 
balanced nature of the Islam that he advocated—as do all authentic Sufis, those 
who never neglect the external aspect of the religion. The Shaykh wrote in this 
regard:



Doctrinal Religious Pacifism    |   35

As for me, I am both in the “pure Sharia” and in the “enlightened Haqiqa.” 
The former covers all that is revealed in the Book; the latter encompasses all that 
is recorded on the Well-Guarded Tablet, whether it is found in the Book or not. 
Nevertheless, I recommend to you only what God and His Prophet have 
recommended: to remain bound to the explicit content of the Sharia, which is 
nothing other than the Sunnah in its purest form. Whoever follows my 
recommendation will do so in his own interest; whoever acts otherwise will do 
so at his own expense.13

It is thus in accordance with the exoteric aspects of the religion that one 
embarks on the path of esotericism through the practice of the jihad of the soul. 
This is done according to a well-codified method and set of rules. 

Among the passages in the Shaykh’s writings that teach us about his relation-
ship with God and his prophet is an explicit excerpt where he goes so far as to date 
the stages of his progression, thus providing us with chronological specifications 
that leave no room for doubt. Like the great saints, he specifies the gift received 
from the Lord during his frequent acts of thanksgiving. We learn of his successive 
mystical states and what the main objective of his fight was at each stage. The 
Servant of the Prophet explains to us, in fact, that it was God Almighty who 
inspired him to pledge his allegiance to the Prophet (PBUH) in 1301 (1883); to 
devote himself exclusively to him (PBUH) until 1311 (1893); then, to set out in 
1313 (1895), for his exile filled with baraka (blessings, graces) and, during this 
time, to be only concerned about practicing jihad against the carnal soul, the 
lower world, Satan, and profane passions . . . until 1330 (1912), and then entirely 
devoting himself to Gratitude to the Sublime, The Most-High, The Glorious, 
before making his jihad triumph over all his enemies in 1332 (1914).14

As this excerpt clearly illustrates, it was the Shaykh’s steadfastness to the 
doctrine inspired by the Prophet that caused him to suffer exile. But he went even 
further after his return from exile on November 11, 1902, publishing a famous 
poem in 1903 in which he refuted the allegations of those who accused him of 
wanting to wage armed jihad. He immortalized his pacifism, which he defined 
in unambiguous terms, in the following excerpt:

You deported me, accusing me of preparing for jihad. . . . You claim that I have 
weapons. . . . According to your statements, I advocate jihad. They are certainly 
true; however, I wage my jihad through knowledge and fear of God. . . . The 
sword with which I behead the enemies of God is the proclamation of his 

13 Mourtala Mboup, (2016) “L’Afrique dans la lutte contre la mouvance jihadiste: 
Quel rôle sur la pensée de Serigne Touba,” traduction en substance du poème de Cheikh 
Ahmadou Bamba, Haqqa.

14 Diop Amadou Lamine Dagana “L’Abreuvement du Commensal dans la Douce 
Source d’Amour du Serviteur” (1963), http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/
Irwaou%20nadim-fr.pdf.

http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou nadim-fr.pdf
http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou nadim-fr.pdf


36   |   Anabaptist Witness

Oneness. . . . My cannons are the Holy Book and its verses. . . . The lances at my 
disposal are the hadiths of the Prophet. . . . The various branches of religious 
science are like penetrating arrows with which I defend the traditions of the 
Prophets. . . . When it comes to those who spy on me, I oppose them with pure 
Sufism, clearly defined by noble people.15

In conclusion, I would say it was indeed necessary for these two communi-
ties—both born in contexts where nothing was easier for a theologian than to 
develop arguments to justify taking up arms—to find a powerful stimulus to 
ensure that their pacifist doctrines found a place in the hearts of their follow-
ers and overcame all challenges they faced. It seems to me that a belief in the 
possibility for each believer to have access to a “vertical connection” to spiritual 
perfection—thanks to a deep-seated spirituality rooted in a living and support-
ive community—was the powerful antidote that made it possible for both the 
Anabaptists and the Murid movement to maintain a transhistorical vision of 
religion despite the missteps of human history. It is the only vision capable of 
freeing believers from the constraints that historical contingencies constantly 
throw in the path of those returning to their Creator.

15 Jaajumlan, Célèbre poème de Cheikh Ahmadou Bamba (translated by the author 
from Arabic).



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       37

Lamin Sanneh, The Sanneh Institute,  
and the Pacifist Tradition of West 
African Islam
Matthew J. Krabill

T he reflections in this special issue of Anabaptist Witness describe the encoun-
ter between two peacemaking traditions—one Mennonite and the other 

Murid—from the perspective of various participants. This article situates the 
Murid movement within a wider context of historical and contemporary indige-
nous expressions and traditions of Islam in West Africa that embody peacemaking 
and nonviolence. It does so by focusing on Lamin Sanneh’s scholarly inquiry into 
the pacifist tradition of West African Islam. Sanneh promoted a new narrative of 
Islam that was rooted in African cultures and traditions while remaining ortho-
dox in its Islamic beliefs, both of which have challenged the dominant received 
narrative of jihadism promoted by many Western scholars. 

This article then details some of the key activities and findings of a recent 
three-year research project (2022–2025) of The Sanneh Institute (TSI) into the 
pacifist tradition of West African Islam, a project for which I served as academic 
coordinator. Describing TSI’s project activities also serves to highlight my own 
journey with Murids as well as the important role and contribution of two Murid 
scholars—Cheikh Babou and Fallou Ngom, who served as key advisors to the 
project.

Lamin Sanneh and the Pacifist Tradition of West African Islam
Lamin Sanneh’s Scholarly Influence 
Many who have undertaken courses in history, theology, missiology, and World 
Christianity have invariably read Lamin Sanneh (d. 2019), and in academic 

Matthew J. Krabill lives in Accra, Ghana, where he gives leadership to the Academic 
Programs at The Sanneh Institute. He and his wife, Toni, also support theological educa-
tion institutions and initiatives across Sub-Saharan Africa in the areas of peacebuilding, 
Christian-Muslim Relations, and mission studies. They are International Service Workers 
with Mennonite Mission Network.



38   |   Anabaptist Witness

departments around the world, major works of his, such as Translating the 
Message, have become foundational. More broadly, Sanneh is known for teach-
ing the history of Christianity and Islam in Africa and for being one of the 
architects of the now popular and widely known field of World Christianity. But 
Sanneh’s earliest scholarly interest is lesser known; it focused on the enduring 
legacy and influence of the pacifist tradition of West African Islam, also known 
as the Suwarian tradition.1

The Suwarian Pacifist Tradition as Counternarrative to Jihadism

Western Scholars’ Lack of Access to Primary West African Sources

Sanneh’s pursuit of the Suwarian tradition occurred at a time when the over-
whelming majority of Western scholars were focusing on the jihad tradition. In 
the received colonial and postcolonial narratives of Islam in West Africa, the 
dominant focus had been the jihad movements of the eighteenth and nineteenth 
centuries,2 and many Western scholars were presenting this jihadist tradition as 
orthodox and “normative” Islam.3 

Part of the West’s focus on militancy, conquest, and jihadism stems from 
the fact that Western scholars were unable to read sources written in African 
languages. These accounts by West African scholars, clerics, and religious lead-
ers were written in languages such as Hausa, Mandinka, and Wolof. The sources 
contained local histories, clerical teachings, sermons, parables, and proverbs that 
recounted social and religious worlds that outsiders were not privy to. 

Just as (if not more) important than the written sources, were the oral 
accounts—the “living library,” as Cheikh Anta Babou refers to them—that 
were often the richest source of material.4 In the absence of an engagement with 

1 Sheikh Al-Hajj Salim Suwari was a thirteenth-century West African Soninke 
karamogo (Islamic scholar) who focused on the responsibilities of Muslim minorities resid-
ing in a non-Muslim society. He formulated an important theological rationale for peaceful 
coexistence with the non-Muslim ruling classes, now referred to as the Suwarian tradition. 

2 John Azumah, “Beyond Jihad: The Pacifist Tradition in West African Islam,” 
International Bulletin of Mission Research 41, no. 4 (2017):363–69. 

3 The few Western scholars who addressed the pacifist tradition in their works 
include Patrick Ryan, Islam in Yorubaland: Imale (1979); Robert Launay, Beyond the Stream 
(1992); Ivor Wilks, The Juula and the Expansion of Islam (2000); and David Robinson, 
Muslim Societies in African History (2004). A few others, mostly Western or Western-based 
African scholars, have done work on aspects of the Suwarian tradition, mainly from the 
anthropological and sociological perspective.

4 Cheikh Babou, “Beyond Jihad: The Pacifist Tradition in West African Islam,” 
online public lecture, December 29, 2021, The Sanneh Institute. 



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam   |   39

all of these sources, the dominant narrative that emerged from, and was exported 
by, Western scholars was that of jihadism. 

“Islam Noir”: Written Accounts of African Islam by African Intellectuals
A few African scholars in the twentieth century undertook studies that chal-
lenged the dominant jihadi narrative. They did so in large part because the depic-
tions of Islam they read in formal educational settings did not reflect the Islam of 
their childhood and their home communities in West Africa. For example, the 
Malian Muslim scholar Amadou Hampaté Bâ (d. 1991) is one of a handful of 
Muslim scholars of repute in the past century who undertook exploratory work 
on the pacifist tradition of West African Islam and talked about the tradition 
appreciatively.5 In contrast to conquest and militancy, the expression of West 
African Islam that Bâ recounted was one of accommodation, interreligious 
harmony, and peaceful coexistence. 

When written accounts of an African Islam did emerge from African intel-
lectuals such as Bâ, they were quickly branded as “Islam noir” (or, black Islam) by 
Western scholars, and particularly among French intellectuals. The label “Islam 
noir” was pejorative, and it communicated that black Islam was nonorthodox, 
syncretistic, and inferior in nature because it comingled with African cultures 
and traditions. In contrast, however, Bâ used the term “Islam noir” positively 
and constructively, remarking, “In Africa, Islam has no color except the color 
of water; this is what explains its success: it [Islam] colors itself with the tints of 
the land and rocks.”6

For Bâ, “Islam noir” resulted from the encounter between the Suwarian 
tradition of his upbringing and his own Fulani culture and heritage. More to 
the point, West African Islam was neither a foreign import from Saudia Arabia—
which would have been considered by the West as superior to African traditional 
religion—nor a syncretistic mélange of Islam and African traditional religion—
which would have been considered inferior to non-African expressions of Islam. 
Instead, Bâ argued that the West African soil birthed a unique Islam that was not 
only faithful to Islamic teachings and traditions but also rooted in and reflective 
of African customs and traditions.

“Beyond Jihad”: Sanneh’s Research on the Spread of Islam Through Peaceful 
Means

Thus, at a time when the predominant narrative of West African Islam was focus-
ing on the jihad tradition and during an era that was dismissive of “Islam noir,” 
Lamin Sanneh pursued his doctoral studies on the pacifist Jakhanke clerical 

5 Amadou Hampaté Bâ and Gaetani Roger, A Spirit of Tolerance: The Inspiring life 
of Tierno Bokar (Bloomington, IN: World Wisdom, 2008).

6 Vincent Monteil, L’Islam noir (Paris: Seuil, 1964), 41.



40   |   Anabaptist Witness

communities7 throughout the West African subregion. His doctoral studies 
were later updated and expanded in his seminal work, Beyond Jihad (2016).8 In 
Beyond Jihad, Sanneh documents the Suwarian tradition’s principled disavowal 
of jihad and its eschewal of political patronage in favor of a pacifism that privi-
leges religious diversity and prefers accommodation over and against absolutism 
and militarism.

Sanneh studied the Suwarian clerics, who had a huge influence on the 
Mandinka (of present-day Guinea, Gambia, Mali, and Senegal) and who adopted 
religious learning and teaching as a vocation. Sanneh argued that the pacifism 
espoused by the Jakhanke clerics firmly belonged to the orthodox Islamic tradi-
tion. The Muslim Mandinka and other neighboring tribes drew a distinction 
between a professional religious class, the warrior class, and the political class. The 
itinerant clerics created semi-autonomous centers to devote themselves to religious 
vocation. They sought to cultivate character traits and virtues such as humility, 
empathy, patience, reciprocity, cooperativeness, self-critique, and self-correction 
for a robust, sustained engagement between people of different religions.9

One of the hallmarks or distinct practices of the Jakhanke clerical class is that 
they kept the political class at arm’s length, resisting the temptation to assume 
political office and avoiding direct interference and control by rulers. Sanneh 
argues that this apolitical stance was rooted in “principled disavowal of jihad as an 
instrument of religious and political change.”10 In his autobiography, Summoned 
from the Margin, Sanneh says, “By education, scholarship, itinerancy and other 
religious activities the clerics pursued the path of Islamization of society as opposed 
to that of the Islamization of the state. A clerical republic rather than a theocracy is 
the object of their endeavor” (italics added).11 

The clerics, or the “vicars of the spiritual life,” as Sanneh refers to them, 
believed that the Islamization of society could be met by peaceful means—namely, 
through instruction and persuasion, without the political coercion required 

7 The Jakhanke clerics are a specialized group of Muslim scholars and educators in 
Guinea, Senegal, Gambia, and Mali, West Africa, known for their historical role in diffusing 
Islam and for their tradition of political neutrality and pacifism.

8 Lamin Sanneh, Beyond Jihad: The Pacifist Tradition in West African Islam (Oxford 
University Press, 2016).

9 See John Azumah, “Engaging the Pacifist Tradition of West African Islam 
for Transformation of Society,” TSI (The Sannah Institute) Project Background 
Paper, accessed November 6, 2025, https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/
Project-Background-Paper_TSI-1.pdf. 

10 Lamin O. Sanneh, The Jakhanke Muslim Clerics: A Religious and Historical Study 
of Islam in Senegambia (Lanham, MD: University Press of America, (1989), 21. 

11 Lamin O. Sanneh and Kelefa Sanneh, Summoned from the Margin: Homecoming 
of an African (Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2012), 220. 

https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf
https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf


Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam   |   41

by the Islamization of the state. For the clerics, the latter approach would have 
fundamentally violated the moral nature of Islamic faith and teaching.12

In their pursuit of a clerical republic, they formed a pact with political lead-
ers: Rulers would not enter the semi-autonomous religious centers except on a 
prearranged schedule and for the purpose of undertaking religious exercises. A 
famous saying attributed to the clerics summarizes well their apolitical stance: “If 
the king asks us to build him a castle, we shall build him a castle. If he asks us to take 
up arms and go to war, we shall build him a castle. We are entirely at his disposal” 
(italics added).13

Cross-Connections between Pacifist Islamic Traditions: The Jakhanke  
Clerics (Suwarian Tradition) and the Murids (Sufi Tradition)
A younger contemporary of Sanneh’s, Cheikh Anta Babou—who has pursued 
similar lines of inquiry as Sanneh and was present at the 2023 Anabaptist-Murid 
Conference—has focused his scholarship on the Murid movement and its founder, 
Shaykh Amadou Bamba.14 In his writings, Babou shows Shaykh Bamba’s connec-
tion to the Qadiriyya Sufi order.15 Sanneh, in his scholarly engagement of the 
Murids, makes a connection between the Jakhanke clerics and the Murids, show-
ing a direct relational link between Karamokho Ba, the founder of the Jakhanke 
clerical center of Touba (Guinea), and Shaykh Bamba, the founder of the 
Muridiyya holy city of Touba (Senegal). Also linking these two groups together 
is Jonathan Bornman, who, in his doctoral dissertation on American Murids16 
(which Babou supervised), suggests that Shaykh Amadu Bamba embraced the 
Suwarian pacifist tradition through the Jakhanke clerics. Bornman further traces 
the spiritual and intellectual influence of the Suwarian tradition on Shaykh 

12 Sanneh and Sanneh, Summoned from the Margins, 199. 
13 Sanneh and Sanneh, Summoned from the Margins, 200. 
14 Cheikh Anta Mback Babou, Fighting the Greater Jihad: Amadu Bamba and the 

Founding of the Muridiyya of Senegal: 1853–1913 (Athens, OH: Ohio University Press, 
2007); Cheikh Anta Babou and Knibiehler Geneviève, Le jihad de l’ âme: Ahmadou Bamba 
et la fondation de la Mouridiyya au Senegal, 1853–1913 (Paris: Karthala, 2011); Cheikh 
Anta Mbacké Babou, The Muridiyya on the Move: Islam, Migration, and Place Making, 
First paperback ed., New African histories (Athens, OH: Ohio University Press, 2021).

15 The Qadiriyya are the oldest (mystic) Sufi order in Senegal. More broadly, the 
Qadiriyya are probably the oldest of the Muslim Sufi orders, founded by the Ḥanbali 
theologian Abd al-Qadir al-Jilani (1078–1166) in Baghdad.

16 Jonathan Frederick Bornman, “American Murids: Muslim Proponents of 
Nonviolence Open Alternative Conversations about Islam, Jihad and Immigration” (PhD 
Diss., Oxford Centre for Mission Studies, United Kingdom, 2021).



42   |   Anabaptist Witness

Bamba by describing the practices of the Suwarian pacifist tradition as observed 
in the life of Shaykh Amadu Bamba and the early Murids.17

The Sanneh Institute and the Pacifist Tradition of West 
African Islam 
Origins and Vision of The Sanneh Institute
The Sanneh Institute (TSI) was officially launched in February 2020 as an inde-
pendent institution based in Accra, Ghana, named after the late Lamin Sanneh, 
the renowned Yale mission historian. Prof. John Azumah, the founder and 
Executive Director of TSI, is an academic mentee of Sanneh. TSI works in collab-
oration with the Department for the Study of Religion at the University of Ghana 
with the primary purpose of resourcing and building capacities in research on 
issues and topics at the intersection of religion and society.

The vision of TSI is to offer scholarship as a tribute to God, with the religious 
and non-religious other within hearing distance for the transformation of soci-
ety. At TSI, scholarship is a religious vocation, and at the heart of the institute’s 
mission is raising a younger generation of religious leaders and scholars with 
theological humility and intellectual curiosity.

Research and engagement are at the center of who TSI is and what it does. 
One of the first projects the institute embarked on was Sanneh’s pacifist tradition 
line of inquiry. Azumah remarks:

It took a scholarly giant like Lamin Sanneh to create a new narrative about  
Islam in West Africa. His scholarship laid the groundwork and paved the way 
for much more work to be done. We at TSI owe it to him to continue the 
work he started, but we also owe it to communities across West Africa, both 
Christian and Muslim, to tell the story of an Islam that embodies and espouses 
nonviolence, tolerance of the religious other, and hospitality as well as an Islam 
that often favors political neutrality.18

17 See Bornman, pages 46–53. Sanneh’s twin pillars of the clerical vocation—namely, 
dispersion and opposition to war and politics. Sanneh further identifies a triad of clerical 
life: al-qirá’ah (Qur’an study), al-harth (farming), and al-safar (travel or itinerancy). He 
also describes Suware’s devotion to pastoral circuits whose message focused on the “dual 
heritage of Jakhanke practice: pacifist commitment, and education and teaching as tools 
of renewal (tajdid). Activities that mark the Suwarian tradition include (1) dispersion, 
(2) opposition to war/pacifist commitment, (3) opposition to politics, (4) Qur’an study, 
(5) farming, (6) itinerancy, (7) education/teaching for renewal.” See chap. 2, Jonathan 
Frederick Bornman, “American Murids: Muslim Proponents of Nonviolence Open 
Alternative Conversations about Islam, Jihad and Immigration” (PhD Diss., Oxford 
Centre for Mission Studies, United Kingdom, 2021). 

18 Interview conducted by Matthew Krabill with Prof. Azumah on July 10, 2025, 
in Accra, Ghana.



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam   |   43

Three-year Grant: The Pacifist Tradition of West African Islam
In 2022, TSI was awarded a three-year grant from the Templeton Religion Trust 
(TRT) to study the pacifist tradition of West African Islam. The project, entitled 

“Engaging the Church, the Mosque and the Academy for the Transformation 
of West African Society,” sought to reassess the dominant received tradition of 
West African Islam—namely, that of militancy and jihadism—and interrogate its 
perceived status as the representation of normative Islam. The project challenged 
prevailing ideas about Islam and, in so doing, sought to create a new, counter-
narrative about Islam that promotes the values of nonviolence, hospitality, and 
peacebuilding.

I served as the project’s academic coordinator, and Cheikh Babou and Fallou 
Ngom served as two of the key academic advisors. Both are Murids from Senegal 
and highly regarded academicians in their respective disciplinary fields. 

Babou’s involvement in interfaith initiatives is evident in the supportive 
role he has played in TSI’s young life. He is a personal friend of Azumah’s and 
has been an invaluable source of relational support and counsel. In partnership 
with TSI, Babou gave a lecture at the Islamic University College in Ghana (2023) 
entitled “Re-imagining Daar Al-Islam: Muslim Minorities and the Question of 
Belonging.” Along with Azumah, he also co-edited the Sanneh festschrift entitled 
Territoriality and Hospitality: Christian and Muslim Perspectives (Langham, 2025). 

Ngom also has been a good, faithful, and committed friend of TSI’s. He 
served as the principal academic supervisor for collecting and translating into 
local languages (Ajami, see below) works by leading clerics of the pacifist tradi-
tion. His academic interests focus on intellectual written histories of Africa, 
the interactions between African languages and non-African languages, the 
adaptations of Islam in Africa, and Ajami literatures in Africa and the diaspora. 
Ngom’s expertise in Ajami proved to be indispensable for our project in mapping, 
selecting, transcribing, and translating Ajami manuscripts from various West 
African languages into English.19 He coached me and my team with remarkable 
patience as we undertook a project that was beyond our own areas of expertise. 

19 See Fallou Ngom, trans., Beyond African Orality: The ʿAjamī Poetry of Sëriñ Mbay 
Jaxate (New York, NY: Oxford University Press, 2025); Fallou Ngom, Muslims Beyond 
the Arab world: The Odyssey of A̒jamī and the Murīdiyya, Religion, Culture, and History 
Series (New York, NY: Oxford University Press, 2016); Fallou Ngom, “West African 
Manuscripts in Arabic and African Languages and Digital Preservation,” in Oxford Research 
Encyclopedias: African History (June 28, 2017): 1–28, https://oxfordre.com/africanhistory/
view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123.

https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123
https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123


44   |   Anabaptist Witness

Convergence of the Templeton Religion Trust Project and 
Conversations with Murids
On a personal note, the TRT project came together at the same time as my discus-
sions with Jonathan Bornman regarding a potential Mennonite-Murid encounter 
in Paris. I had known of Murids, but only superficially so, from the many years I 
lived in the Ivory Coast. Approximately 25 percent of residents in the Ivory Coast 
are foreign-born (the highest percentage of any country in Africa), and among 
them are many first-generation immigrant Senegalese as well as many others who 
have lived in the country for generations. Much of Senegalese culture is imbibed 
by Ivoirens—including Senegalese music—and the most famous Senegalese singer 
of the ’80s and ’90s was Youssou N’Dour, who himself is a Murid.20

My first meaningful conversation with a Murid occurred online during 
COVID-19, with Jonathan’s good friend Djiby Diagne. Following our first 
zoom conversation, Djiby graciously shared several books and articles with me, 
many of which were written by Cheikh Babou, including Fighting the Greater 
Jihad (2007).21 He also shared Fallou Ngom’s Muslims Beyond the Arab World 
(2016).22 Soon thereafter, Babou published Muridiyya on the Move (2021),23 
which focused on Murid communities in West Africa and Paris (where I was then 
living), followed by the completion of Jonathan’s dissertation, American Murids 
(2021). I took great interest in these works, as African migration and religious 
identity were also at the heart of my doctoral studies. 

I devoured the literature Diagne shared with me and through it became quite 
captivated by the Murids on multiple levels. There were issues of historiogra-
phy, of indigeneity and indigenous knowledge production, religious minorities, 
ethnoreligious identity, peacemaking and nonviolence, migration and religious 
identity, as well as obvious parallels with the Mennonite experience—all of which 
left me with more questions, a desire for more conversations, and a hope for more 
in-person encounters.

Thus, Jonathan’s vision for an encounter between Mennonites and Murids, 
my conversations and new relationships with Murids in Paris, and my reading of 
Cheikh Babou’s works on Shaykh Amadu Bamba converged with TSI’s project 

20 The lyrics of his 2004 album, Egypt, praised Murid Sufism. The album was well 
received among Western critics and audiences but stirred much controversy in Senegal as 
many believed it was inappropriate to incorporate Islam into popular music. The contro-
versy even resulted in a two-year ban of the album in Senegal.

21 Cheikh Anta Babou, Fighting the Greater Jihad: Amadu Bamba and the Founding 
of the Muridiyya of Senegal, 1853–1913 (Ohio University Press, 2007). 

22 Fallou Ngom, Muslims Beyond the Arab World: The Odyssey of Ajami and the 
Muridiyya (Oxford University Press, 2016). 

23 Cheikh Anta Babou, The Muridiyya on the Move: Islam, Migration, and Peace 
Making (Ohio University Press, 2021). 



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam   |   45

on the pacifist tradition of Islam in West Africa. Given all of this, it would be 
an understatement to say that I counted it as an honor and privilege to then find 
myself working with two renowned senior Murid scholars on the pacifist tradi-
tion of West African Islam. 

The TSI Project’s Four Main Outputs
The TSI project’s four main outputs were as follows (the first two will be discussed 
in more detail below):

1.	 Inquire into the pacifist tradition of West African Islam, including bi-
ographical studies of leading historical and contemporary clerics of the 
tradition.

2.	 Commission the collection and translation of works by leading clerics 
of the pacifist tradition in local languages (Ajami) and document their 
personal stories. 

3.	 Convene regional gatherings of Muslim and Christian scholars for the 
purpose of reviewing curricula, syllabi, and textbooks in private Chris-
tian and Islamic schools and seminaries to enhance religious literacy. 

4.	 Develop a network of Muslim and Christian academics for an ongoing 
scholarly study of themes of mutual interest and concern within Islam 
and Christianity in Africa.

Call for Proposals into the Pacifist Tradition of West African Islam
Building on Sanneh’s work, TSI issued a “Call for Proposals into the Pacifist 
Tradition of West African Islam” (output #1). As an interdisciplinary and inter-
faith effort, the project was looking for research teams of two scholars each—one 
Muslim and one Christian—preferably from different disciplines. Twelve schol-
ars total, both Muslims and Christians, were awarded grants. The collaborative 
research between Muslim and Christian scholars was meant to serve as a model 
of interreligious engagement in scholarship that is all too often missing in such 
projects.

The awardees’ papers will be published in a newly launched TSI Press in spring 
2026. Some of the topics include 1) the responses to and debates between Muslim 
scholars and contemporary militant groups in Northern Nigeria; 2) the theolo-
gies of pacifist jihad in the works of select Nigerian shaykhs; 3) Muslim women 
prophetesses, gender roles, and peacemaking in contemporary Ivory Coast; 4) the 
pacifist tradition and the Ahmadiyya movement in West Africa; and 5) Islamic 
pacifism in the Muslim legal culture of Guinea-Bissau.



46   |   Anabaptist Witness

Call for Ajami Manuscripts on Islam and Peacebuilding in West Africa
TSI also issued a “Call for Ajami and Arabic Manuscripts on Islam and 
Peacebuilding in West Africa” (output #2). Ajami is an enriched form of Arabic 
script used for writing African languages. For centuries, scholars’ understanding 
of sub-Saharan Africa was derived from the written records of European colonial-
ists, who propagated the notion that sub-Saharan Africans had no native written 
languages of their own. Contrary to this rather widely held and popular notion 
in the West, Fallou Ngom notes that “people in sub-Saharan Africa have used a 
written system derived from Arabic to record the details of their daily lives since 
at least the 10th century.”24

Ajami traditions have existed virtually everywhere Islam has reached and 
flourished, from the Wolof and Mandinka societies in Senegambia to the Uyghur 
communities in China. Just as the Latin script traveled throughout the world 
with Christianity and was modified to write many languages, the Arabic script 
spread around the globe through Islam and was enriched to write the languages 
of non-Arab Muslims.25

The materials that emerged in Ajami traditions represent an important and 
underexplored source of knowledge on Africa. They are rich and varied and 
encompass both religious and secular manuscripts. The religious materials 
include prayers; talismanic protective devices; didactic materials in poetry and 
prose; elegies; hagiographies; translations of works on Islamic metaphysics, juris-
prudence, and Sufism; and translations of the Qur’an into African languages.26

Of the manuscripts submitted in response to TSI’s call for Ajami manuscripts 
on Islam and peacebuilding in West Africa, several were selected for transcription 
and translation. A Hausa Ajami poem entitled “Nigeria: The Rich, Multi-Ethnic 
Nation” describes the challenges facing Nigerian citizens—including ethnic 
diversity, corruption, and political upheaval—and makes recommendations for 
creating a more peaceful and just society. Another manuscript written in Hausa 
Latin entitled “Women Clerics in the Sokoto Caliphate: 19th to 20th Centuries” 
highlights the important role women played in the intellectual life of the Sokoto 
Caliphate in Northern Nigeria, including their interpretations of the Qur’an, 
study and application of Islamic law, the transmission of Islamic knowledge 

24 Lara Ehrlich, “Digitizing Ajami, a Centuries-Old African Script: BU 
Anthropologiest Is Studying the Little-Known Written Language for New Insights Into 
African History and Culture,” Boston University, The Brink, January 23, 2020, https://
www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/. 

25 Fallou Ngom, “Islam and World Peace: Reflections of a Mandinka Ajami Scholar,” 
(forthcoming, TSI Press).

26 Fallou Ngom, “Ajami Sources and Knowledge Production about Africa in the 
21st Century,” proceedings of the African Futures Conference, 2021, https://anthrosource.
onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x.

https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/
https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x


Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam   |   47

through the establishment of schools, and the spiritual direction and moral 
support they provided to individuals and to the community.

In addition to the Ajami manuscripts, two other articles were commissioned 
to provide a thematic mapping of Ajami in West Africa and an overview of the 
state of scholarly and non-scholarly interactions with Ajami as it relates to the 
pacifist tradition of Islam in West Africa. The first of these papers, by Amidou 
Sanni, utilizes Nigeria as a representative of Anglophone West Africa and focuses 
on the Fulfulde, Hausa, Kanuri, Nupe, and Yoruba language traditions. The 
second paper, by Fallou Ngom, focuses on Francophone Africa and discusses 
three Ajami traditions, or schools of thought, each of which has its own Islamic 
center, distinct pedagogy, and scholars who represent and defend the school of 
thought. These schools include the Fuuta Jalon Ajami School, the Mandinka 
Ajami School, and the Wolof Ajami School. 

Video Documentaries of Contemporary Clerics of the Pacifist Tradition
A third call for proposals (output #1) sought to identify the “Leading Contemporary  
Clerics of the Pacifist Tradition in West Africa” that espouse nonviolence and 
harmonious coexistence in a pluralistic context, take African cultures and reali-
ties seriously, and engage with these positively and constructively. These are cler-
ics that promote or espouse peacemaking in their sermons, teachings, writings, 
leadership, activism, and interreligious and political engagements. For genera-
tions, clerics in the West African subregion have contributed significantly to an 
enduring legacy of a nonviolent and apolitical tradition of Islam in West Africa. 
These clerics through their lives, teaching, and works continue to play a central 
role in shaping the nature and trajectory of Islam in Africa.

By documenting the stories of contemporary leading clerics, this component 
of the project sought to promote a lived and living pacifist tradition of Islam 
through access to indigenous Muslim clerics that have been, and continue to be, 
overlooked by wider audiences. The video documentaries are primarily meant 
to be used in educational settings, in curriculum at the graduate and postgrad-
uate level. When appropriate, they will also be made available on social media 
platforms, promoted in Christian and Muslim organizations, and diffused across 
nationwide media outlets. 

The call resulted in the selection of three leading clerics, representing the 
countries of Ghana, the Ivory Coast, and Nigeria.27 Following are a few comments 
about the contribution of Shaykh Osman Nuhu Sharubutu, the cleric chosen 
from Ghana.

27 Cheikh Babou recommended a leading Murid shaykh in Senegal, but due to the 
shaykh’s health issues, we were not able to undertake a project on him at this time.



48   |   Anabaptist Witness

Contributions of Shaykh Osman Nuhu Sharubutu 
Assuming the Role of National Chief Imam: A Turning Point
Shaykh Osman Nuhu Sharubutu, now over 100 years old, is the leader of the 
Tijaniyya and National Chief Imam of the Muslim community in Ghana. Most 
Ghanaians would agree that Shaykh Sharubutu currently draws more admira-
tion and garners more respect than any other religious or political personality in 
Ghana. Within Islam in Ghana, there are four main traditions: the Tijaniyya—
which is the largest—Ahlus Sunna, Ahmadiyya, and the Shia. Historically, these 
four Muslims groups have been deeply divided along ideological lines, resulting 
in tension and even violent attacks against one another. However, the 1990s when 
Shaykh Sharubutu became the National Chief Imam marked a turning point 
for the unity of the Muslim community in Ghana and inspired hope for deeper 
Muslim ecumenism and collaboration. 

Strengthening Interreligious Relations and Maintaining Political 
Neutrality
Shaykh Sharubutu has also played a pivotal role in strengthening interreligious 
relations, particularly through building bridges with the Christian community. 
The “peace architecture in Ghana” was established by the Christian ecumenical 
bodies, the Ahmadiyyas, and Shaykh Sharubutu. Shaykh Sharubutu has worked 
closely with the National Peace Council, and his counsel and advice has been, 
and continues to be, intentionally sought after on matters of national concern 
in times of economic and political crisis. Over the years, he has demonstrated 
an unequivocal commitment to political neutrality, choosing to uphold a basic 
principle—namely, recognizing, respecting, and supporting the political party in 
power. Thus, he fully recognizes and has been loyal to every president of Ghana.

Building Peace Between Christians and Muslims
Shaykh Osman Nuhu Sharubutu embodies the lived and living pacifist tradi-
tion of Islam in West Africa. Many of his public acts and gestures have proven 
to demonstrate his religious convictions and persistent commitment to peace-
building between Muslims and Christians. His actions have repeatedly “ruffled 
feathers” in both Christian and Muslim communities. For instance, he was the 
superintendent of the Central Mosque in Accra, which shares a wall with one of 
Ghana’s most popular charismatic churches—the International Central Gospel 
Church (ICGC), led by renowned pastor Rev. Dr. Mensa Otabil. As one of their 
anniversary projects in 2011, the ICGC expressed their desire to renovate and 
paint the Central Mosque. When Shaykh Sharubutu warmly accepted the offer, 
a section of the Muslim community criticized him, with some asking for him to 
apologize for allowing a Christian church to fund the painting of the Central 
Mosque. 



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam   |   49

In defense of his action, Shaykh Sharubutu remarked:
I want after I am gone (dead) to leave a legacy of love, co-operation and 
goodwill between Christians and Muslims in this country. Besides, we are all 
descendants of Abraham and believe in one God. Furthermore, Christians pay 
for Muslims to go on the hajj (pilgrimage to Makka) each year; they give us 
food for our Ramadan fast; so what is the difference? This gesture will help us 
maintain the cohesion and peace of our nation and I don’t regret it, nor do I 
owe anyone an apology.28

Conclusion
In the midst of Western scholars predominately pointing to the jihadist tradition 
as representative of orthodox and normative Islam, Lamin Sanneh has paved new 
ground through his scholarly work in retrieving the pacifist tradition of West 
African Islam. In so doing, he has promoted a counternarrative to that of jihadism, 
shining the light of Islamic peace traditions on the militant narrative of Islamic 
conquest that has come to dominate and occupy the minds and hearts of so many. 
The Sanneh Institute has humbly contributed to these peace-promoting efforts 
and will continue to do so. 

Including Sanneh’s scholarship and TSI’s work in this special issue of 
Anabaptist Witness is important in that it helps to situate the various authors’ 
reflections on the encounter of two peacemaking peoples, the Murids and the 
Mennonites, within the wider context of Islamic peacemaking traditions. My 
hope is that these reflections—born from a “cry” for peace, as Cheikh Babou 
described the meeting in Taverny29—will spur Mennonites around the world to 
learn about and engage with Muslims interested in, or seeking to follow, their 
own Islamic pacifist traditions. May this work also encourage Mennonites to not 
shy away from the Christian foundations of their own peacemaking tradition but 
instead to draw from the life, ministry, death, and resurrection of Jesus as well as 
the Anabaptist tradition as a meaningful way to engage and build relationships 
with Murid brothers and sisters.

28 Emmanuel Kwame Tettey, “Ghanaian Muslims in Search of a Representative 
Institution: The Legacy of Sheikh Osman Nuhu Sharubutu and Future Prospects,” Islam 
and Christian Muslim Relations 34, no. 2 (2023): 146.

29 See Jonathan Bornman’s article in this issue of Anabaptist Witness: 
“Anabaptist-Murid Conference in Paris: November 23, 2025.” 





Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       51

Éditorial
Un cri pour la paix : Une réponse mouride et 
anabaptiste face à la violence motivée par la religion
Paris, le 25 novembre 2023

En novembre 2023, la première (dont aient connaissance les participants) 
réunion officielle entre chrétiens et mourides s’est tenue dans la petite ville 

française de Taverny, près de Paris. Pour ces deux groupes, tous deux ancrés dans 
des traditions pacifistes, cette rencontre avait pour principal objectif d’apprendre 
à se connaître.

Organisée au Centre islamique de Taverny la rencontre a réuni des penseurs 
et des pratiquants mourides et anabaptistes afin de présenter et de discuter de 
l’histoire des deux communautés, de leurs pratiques de non-violence et d’une 
vision commune du bien commun. Parmi les participants figuraient des hommes 
et des femmes, des étudiants et des professeurs, des pasteurs et des imams, venus 
de France, d’Angleterre, de Suisse, du Sénégal et des États-Unis.

Alors que des chrétiens pénétraient dans « l’espace musulman », ceux d’entre 
nous qui étaient présents ont abordé les questions de territorialité et d’hospitalité 
tant sur le plan physique qu’intellectuel, en partageant un repas et en interagissant 
les uns avec les autres. Ce type de contact croisé est très rare ; il existe une véritable 
territorialité physique entre les « espaces musulmans » et les « espaces chrétiens », 
créant des barrières qui ne sont que rarement franchies. Et, tout comme il existe des 
territoires et des barrières physiques, il existe également des barrières intellectuelles.

Dans son discours d’ouverture, le Dr Cheikh Babou a exprimé de manière 
vivante le désir commun de ceux qui s’étaient réunis à Taverny. Babou a déclaré : 

Je crois, comme Jonathan et d’autres l’ont imaginé, qu’il existe un espace où 
les hommes de bonne volonté […], quelle que soit leur foi, quelle que soit leur 
région, quelle que soit leur langue, peuvent encore se parler. Parce qu’ils partagent 
quelque chose qui transcende le côté le plus sombre de leur humanité : un besoin 
fondamental de paix. Sans paix, l’humanité elle-même ne pourrait plus exister. 
C’est un grand plaisir de participer à cette expérience, à ce « cri ». Oui, en effet, 
c’est un « cri ». Et nous voulons que le monde entende ce cri.

Ce numéro d’Anabaptist Witness reprend les présentations données lors 
de la rencontre entre mourides et anabaptistes ainsi que des réflexions sur cette 
expérience. Il est malheureusement impossible de rendre compte de la richesse 
des discussions et de l’esprit d’amitié et de bonne volonté qui régnait parmi les 
participants. Les auteurs de cette série d’articles ont toutefois réussi à transmettre 



52   |   Anabaptist Witness

le sentiment de bonté et d’espoir que chacun a ressenti, même lorsqu’ils ont abordé 
les questions difficiles liées au dialogue interreligieux.

Dans l’essai d’ouverture, Jonathan Bornman place l’amitié au centre, comme 
principe organisateur de la rencontre, puis développe un argument théologique 
chrétien selon lequel, tout comme Jésus avait besoin des « autres », les chrétiens 
et les musulmans ont besoin les uns des autres.

Jacqueline Hoover se penche ensuite sur l’histoire anabaptiste du XVIe siècle 
et sur l’engagement mennonite-iranien au XXIe siècle pour émettre quelques 
recommandations prudentes concernant le dialogue.

Mourtala Mboup explore ensuite les secrets des traditions monothéistes de 
paix et met en avant « la théologie de l’Esprit pour les anabaptistes et le soufisme 
pour la Muridiyya ».

DEBOUT, DE GAUCHE À DROITE : Moustapha Diop Koki, Moussa Dîme, Romain Ehrismann,  
Toni Krabill, Mourtala Mboup, Mamadou Diop, Jacqueline Hoover, Andres Prins,  
Soulaymane Diouf, Mbaye Diagne, Daouda Kandji, Cheikh Soufi

ASSIS, DE GAUCHE À DROITE : Jean-Claude Girondin, Matthew J. Krabill, Jonathan Bornman, 
Cheikh Anta Babou, Abdullah Fahmi, Mame Gora Diop



Éditorial   |   53

Cheikh Anta Babou met en parallèle la proposition de Tariq Ramadan concer-
nant la dar al-shahada pour les musulmans vivant en minorité en Occident et la 
tradition pacifiste ouest-africaine d’Elhadji Salim Suware. Il considère ces deux 
perspectives comme compatibles avec « l’œcuménisme de Cheikh Ahmadu 
Bamba [qui] reflète l’universalisme soufi ».

Dans le dernier article de ce numéro, Matthew J. Krabill met en lumière la vie et 
l’œuvre de Lamin Sanneh et la tradition pacifiste suwarienne, s’en servant comme 
point de départ pour décrire le travail actuel et continu du Sanneh Institute visant 
à documenter les traditions pacifistes et leurs influences en Afrique de l’Ouest 
aujourd’hui. Une série de critiques littéraires clôt le numéro.

D’un point de vue mondial, les mourides et les anabaptistes sont pratique-
ment invisibles, mais c’est à partir des marges que le changement se produit. Les 
anabaptistes et les mourides partagent des valeurs communes de non-violence, de 
confiance en Dieu et de pardon envers leurs ennemis. Tout au long de leur histoire 
respective, les deux groupes ont eu tendance à se replier sur eux-mêmes, se concen-
trant sur le maintien de leur vie et de leurs pratiques religieuses. Et pourtant, tous 
deux ont eu un impact positif significatif sur leur environnement, partout où ils 
se sont installés. Puisse ce numéro d’Anabaptist Witness concourrir à mettre en 
lumière certaines de ces contributions relativement méconnues et cachées au bien 
commun, offrant ainsi des modèles à suivre pour d’autres.

Ont participé à ce numéro : 

Jonathan Bornman
Elhadji Djibril Diagne
Mame Gora Diop
Matthew J. Krabill





Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       55

Conférence entre anabaptistes  
et mourides à Paris 
25 novembre 2023

Jonathan Bornman

R éveillé par un rêve, je me suis assis sur le bord de mon lit et j'ai dit tout haut : 
« Si je pouvais contacter Macron, je lui parlerais de deux communautés 

minoritaires de France qui pourraient l'aider à faire la paix ». Ce que j'ai ressenti 
à ce moment était si fort que, les jours suivants, j'ai appelé un ami mennonite au 
Canada et un ami mouride aux États-Unis. Tous deux m'ont encouragé à pour-
suivre cette idée. J'ai commencé à prier et à en parler avec différents amis mourides 
et mennonites. Un comité organisateur s'est mis en place. Au bout de trois ans 
de préparatifs et d'attente, un groupe composé de mennonites et de mourides 
(originaires des États-Unis, du Royaume Uni, d'Europe et du Sénégal) s'est réuni 
pendant une journée à Taverny.

Le fait que la genèse de la toute première rencontre entre des mennonites et 
des mourides (et, selon les participants eux-mêmes, la première réunion officielle 
entre des chrétiens et des mourides) remonte à un rêve n'est pas aussi surprenant 
que cela puisse paraître. Les mennonites croient en la « direction de l'Esprit ». 

Origines de l’anabaptisme et de la mouridiyya
1.	Anabaptisme : un mouvement de réforme spirituelle

Le mouvement anabaptiste est un mouvement de réforme spirituelle né en Europe 
dans le contexte catholique. Il a été fortement influencé par Zwingli à Zurich. 
Les premiers responsables du mouvement anabaptiste étaient « des prédicateurs 
apocalyptiques, des mystiques et des spiritualistes qui proclamaient de nombreux 
messages mettant l'accent sur la présence immédiate de Dieu. L'anabaptisme est 

Jonathan Bornman est consultant auprès de Eastern Mennonite Missions, où il dirige 
l' équipe chargée des relations entre chrétiens et musulmans. Il est l'auteur de l'ouvrage 
American Murids: A lived Muslim practice of nonviolence (2024), une ethnographie de la 
communauté mouride de Harlem, à New York. Il est l'un des producteurs et l'animateur du 
film documentaire Unexpected Peace (2024).



56   |   Anabaptist Witness

né de ce mélange ».1 Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio décrivent comment des 
éléments apocalyptiques, humanistes et mystiques, ainsi que l’accent porté sur 
la communauté et l'imitation du Christ ont marqué les anabaptistes. Chez les 
mennonites, le mysticisme a pratiquement disparu. Il reste cependant deux choses : 
la foi en la « direction du St Esprit » et l'imitation du Christ, toutes deux devant 
être discernées dans le contexte de la communauté des croyants.

2.	La mouridiyya : un mouvement mystique réformateur
Au milieu du XIXe siècle, en Sénégambie, des conflits internes entre les royaumes 
wolofs et les pressions externes dues à l'usurpation du pouvoir par la puissance 
coloniale ont abouti à une crise. Le pays était mûr pour une réforme. Le soufisme 
est par nature mystique et la mouridiyya peut être interprétée comme un mouve-
ment de réforme soufi parmi les musulmans du Sénégal. Cheikh Ahmadou 
Bamba est apparu en son temps comme un qutb (axe)2 apportant un message 
de renouveau. Bamba a invité le peuple wolof « à embrasser l'identité mouride, 
non comme quelque-chose d'entièrement nouveau et étranger, mais comme une 
renaissance spirituelle répondant aux problèmes de leur temps ».3 On pourrait 
dire la même chose de Michael Sattler et d'autres prédicateurs anabaptistes qui, à 
leur époque, œuvraient dans le sens d'un renouveau spirituel de tous les croyants.

Discipulat
1.	 La mouridiyya
La mouridiyya est un mouvement de réforme mystique mettant l'accent sur 
l'imitation de Bamba et sur la communauté. Les éléments mystiques spirituels 
de la relation entre un cheikh et son disciple inhérents à l'identité mouride sont 
des notions à la fois connues et étrangères à la pensée anabaptiste. 

1 Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio, "Anabaptist Theology." St Andrews Encyclopaedia 
of Theology, publié par Brendan N. Wolfe et al. Université de St Andrews, 2022–. Article 
publié le 19 octobre, 2023. https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology.

2 Dans le soufisme , un qutb est l'être humain parfait. Le qutb est le chef spirituel soufi 
qui entretient un lien divin avec Dieu et transmet un savoir qui le place au cœur du soufisme, 
voire en constitue l'axe, mais il est inconnu du monde. Brill, E.J. (1938). Encyclopaedia of 
Islam. A Dictionary of the Geography, Ethnography and Biography of the Muhammadan 
peoples. Netherlands: Leiden. pp. 1165-1166.

3 Alex Zito, “Prosperity and Purpose, Today and Tomorrow: Shaykh Ahmadu 
Bamba and Discourses of Work and Salvation in the Muridiyya Sufi Order of Senegal” 
(PhD diss., Boston University, 2012), 93.

https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology


Conférence entre anabaptistes et mourides à Paris   |   57

2.	Les anabaptistes
Les anabaptistes conçoivent la relation entre un maître et son disciple dans le sens 
où le croyant est attaché à Jésus-Christ, mais ils rejettent cette idée s'il s'agit de 
relations de personne à personne. Dans le contexte anabaptiste, le discipulat et la 
recherche de nouveaux disciples signifient aider les personnes à devenir disciples 
de Jésus et non disciples d'un responsable ou d'un prédicateur donné. 

Du rêve à la réalité : première rencontre entre anabaptistes 
et mourides
1.	 Le rêve : discernement communautaire
Une période de discernement communautaire a suivi mon expérience mystique : 
le rêve de parler à Macron dans les jours qui ont suivi l'assassinat de Samuel Paty4. 
J'ai appelé des amis mourides et mennonites et je leur ai demandé de me conseiller. 
Je n'envisageais en aucun cas d'entreprendre quelque chose de mon propre chef. 
Je voulais savoir si quelqu'un serait prêt à discerner avec moi la voie à suivre. À 
ma surprise, un petit groupe s'est rapidement constitué et a entrepris de discuter 
comment réaliser une idée née, au départ, d'un rêve. 

Je remercie du fond du cœur Djibi Diagne, Mame Gora Diop, Max Wiedmer 
et Matthew Krabill qui ont formé avec moi un groupe de travail. Je suis reconnais-
sant pour l'encouragement de Michael Hostetler et je suis redevable au Cheikh 
Babou sans l'influence duquel cette réunion entre des mennonites et des mourides 
n'aurait pu avoir lieu.

2.	Une tradition religieuse abrahamique commune
Bien qu'un rêve soit à l'origine de notre rencontre, d'autres facteurs bien palpables 
ont contribué à sa réalisation. Le deuxième de ces facteurs est que les mennonites 
et les mourides appartiennent à la tradition de foi abrahamique. Abraham, qui 
a fait confiance à Dieu et a agi sur la base de sa foi, est le père de cet engagement 
profond vis-à-vis de Dieu. 

Les musulmans et les chrétiens partagent de nombreuses convictions concer-
nant la nature et le caractère de Dieu. Nous sommes cependant conscients de nos 
profondes différences. Lors de notre rencontre à Taverny, nous avons pris acte 
de ces deux réalités. Nos pratiques, notre réponse au Dieu unique se ressemblent 
et diffèrent les unes des autres, mais une affinité fondamentale nous rapproche. 
Nous sommes les enfants d'Abraham et, en tant que tels, nous différons de ceux 
qui croient en plusieurs dieux et de ceux qui ne croient en aucun dieu. Nous 
partageons des racines profondes dans le Pentateuque et les dix commandements. 

4 Le 16 octobre 2020, Samuel Paty, enseignant d'un collège français, a été attaqué et 
tué par un terroriste islamiste à Éragny, dans le Val-d'Oise.



58   |   Anabaptist Witness

Nous aimons et honorons tous les prophètes envoyés par Dieu à son peuple. Les 
différences pourraient nous diviser, mais il se peut que les affinités soient plus 
fortes !

3.	Une longue histoire d’amitié
L'amitié est le troisième élément qui nous a réunis à Taverny. Lors de ma première 
visite au quartier sénégalais de Harlem à New York, j'ai rencontré Abdoulaye 
Thiam sur le trottoir, face au siège de l'Association des Sénégalais en Amérique 
(ASA). Je lui ai dit que je voulais faire un travail de recherche concernant l'engage-
ment non-violent des mourides. Il m'a donné un nom, « Djiby » et un numéro 
de téléphone. J'ai composé le numéro, et nous nous sommes retrouvés pour un 
échange de 20 minutes, assis sur les marches du bureau de poste en face de la 
gare de Penn. Ce jour-là, nous sommes devenus amis. Djiby m'a permis d’avoir 
un accès quasi illimité à des personnes et à des ressources qui m'ont aidé dans 
ma recherche. De même, l'historien Dr. Cheikh Babou, l'un de mes directeurs 
de thèse de doctorat, m'a ouvert des portes et permis de prendre contact avec 
l'imam Soulayemane Diouf et avec Mame Gora Diop au centre islamique de 
Taverny, dans la banlieue de Paris. Parmi mes amis mennonites, mon ami Michael 
Hostetler m'a dit d'appeler son ami Max Wiedmer qui a son tour m'a permis de 
prendre contact avec des mennonites français. Et mon ami Matthew Krabill, 
directeur à l'époque du Centre mennonite de Paris, m'a mis en contact avec les 
pasteurs Claude et Romain Erismann. S. Diouf, M.G. Diop et Cheikh Babou 
ont invité pour leur part leurs amis, ce qui a abouti à la participation-clé du 
Dr. Mboup et d'Abdoulah Fahmi.

On peut situer ces amitiés dans le contexte d'une longue histoire d'amitié 
entre musulmans et chrétiens. Dans l'histoire de l'islam, on se souvient volontiers 
du moine chrétien Bahia qui avait reconnu que Mohammed était un prophète 
alors qu'il était encore un enfant. Des années plus tard, lorsque Mohammed a 
eu sa première vision, son épouse l'a emmené consulter un chrétien. On peut lire 
dans un hadith :

Aisha a aussi dit: « le prophète est retourné à Khadja tandis que son cœur 
battait rapidement. Elle l'emmena voir Waraqah bin Naufal qui était un 
chrétien converti et qui lisait l'évangile en arabe. Waraqah a demandé (au 
prophète) : « Que vois-tu ? » Quand il le lui a dit, Waraqah a dit : « C'est le 
même ange qu'Allah a envoyé au prophète Moïse. Si je vis jusqu'à ce que tu 
reçoives le message divin, je te soutiendrai fortement. »5 

Plus tard encore, lors de la première hégire, les musulmans de la Mecque ont 
cherché refuge auprès du Négus du royaume chrétien d'Aksum, en Abyssinie 
(l'Éthiopie d'aujourd'hui). Nous évoquons ces récits avec reconnaissance. Depuis 

5  Bukhari 4:55:605.



Conférence entre anabaptistes et mourides à Paris   |   59

1 400 ans, il y a eu des hauts et des bas, des expériences positives et négatives entre 
chrétiens et musulmans. Mais il est bon de se souvenir que leurs premières rencon-
tres ont été pacifiques et positives. 

Partenariat pour la paix
Aujourd'hui, au XX Ie siècle, nous avons tous besoin de paix. Nous aspirons à 
la paix. Cheikh Babou a qualifié notre rencontre de Taverny de « cri en faveur 
de la paix » Les mourides et les mennonites sont-ils en mesure de travailler en 
partenariat pour écrire ensemble une nouvelle page d'histoire ? L'état de notre 
monde, le contexte actuel, le moment particulier de l'histoire dans lequel nous 
vivons, tout cela met en évidence la nécessité de nouveaux types d'engagement, 
si nous voulons résister et surmonter le mal par le bien.6 La disparité énorme 
et toujours plus grande entre les riches et les pauvres est partout évidente. Les 
nationalismes religieux (hindou, chrétien, musulman, juif) ont des effets néfastes 
sur des millions de personnes. L'intelligence artificielle, cette technologie encore 
inconnue et déjà en plein essor, nous menace au plus profond de nous-mêmes et 
pose la question : notre intelligence n'est-elle plus unique ? Ne risquons-nous pas 
d'être détruits par ce que nous créons nous-mêmes ? L'utilisation de l'IA dans le 
contexte de la guerre (c'est elle qui décide quelles personnes vont être tuées à Gaza)7 
engendre des angoisses apocalyptiques. Le changement climatique exacerbe tous 
les autres problèmes. En réaction, beaucoup de gens se tournent vers des idéolo-
gies identitaires, ce qui contribue à créer de nouvelles barrières et joue sur la peur.

La moitié de la population mondiale est composée de chrétiens et de musul-
mans. Si nous nous accordons pour coopérer en vue du bien commun, nous pour-
rons faire face ensemble aux problèmes auxquels nous sommes confrontés. Les 
macro-problèmes trouvent tous leur équivalent au niveau local. Les musulmans 
et les chrétiens vivent ensemble en voisins. Les politiques locales les affectent tous, 
que ce soit la question de la recherche d'un bon travail, d'un logement décent, les 
besoins en eau potable ou les problèmes liés à la délinquance. Je suis convaincu 
que nous avons besoin les uns des autres. David Shenk, pionnier pacifique du 
dialogue entre chrétiens et musulmans, disait souvent : « Tout chrétien a besoin 
d'un ami musulman et tout musulman d'un ami chrétien. » Les disciples de 
Jésus ont besoin d'amis et de partenaires musulmans. Nous avons besoin de 
leur témoignage concernant la souveraineté de Dieu. Nous avons besoin du 
témoignage transmis par Cheikh Ahmadou Bamba aux mourides concernant le 

6 Romains 12:21.
7 G. Brumfiel. (2023) Israel is using an AI system to find targets in Gaza. Experts 

say it’s just the start, NPR. Available at: https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/
israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:tex-
t=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20
Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025).

https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)


60   |   Anabaptist Witness

pardon et la non-violence. Une relation authentique avec des musulmans exige 
des chrétiens de suivre plus pleinement la voie de Jésus le Messie, dont l'un des 
titres est « le prince de la paix ». Cette relation met en question des à priori trop 
simples et sans fondement concernant la pratique de la foi. L'amitié entre musul-
mans et chrétiens nous met en garde contre notre tendance à dire des platitudes 
par paresse intellectuelle. Nous avons besoin les uns des autres pour clarifier la 
nature de notre mission commune dans le monde. Je me propose de me pencher, 
non sur les 4,6 milliards de musulmans et de chrétiens d'une manière générale 
mais plutôt sur les mennonites et les musulmans mourides soufis. J'ai trouvé des 
amis dans la communauté mouride soufie de Harlem, à New-York. Ils mettent en 
pratique leurs convictions concernant la non-violence et le pardon et contribuent 
ainsi à la transformation et au bien-être de la ville. Je suis mennonite et attaché 
à la paix et à la non-violence. Cette communauté, qui ressemble d'une certaine 
manière à la mienne m'attire donc. Cette amitié est stimulante et je sens que nous 
avons besoin les uns des autres. 

Foi missionnaire : imiter le Maître
L'islam et le christianisme sont des confessions missionnaires. Est-il possible de 
mettre en pratique une vocation missionnaire tout en restant sensible au fait que la 
paix nécessite des partenariats et une coopération en vue du bien commun ? Être 
disciple, c'est chercher à imiter un maître. Ceci est vrai pour les mennonites qui 
suivent Jésus et les disciples mourides du Seigneur de Touba8 (les auteurs mourides 
aborderont cet aspect). Je pars du point de vue mennonite pour examiner la vie 
de Jésus et les relations qu’il a entretenues avec les non-juifs pour expliquer mon 
insistance sur le fait que les mennonites ont besoin d'amis mourides. 

L'enfance de Jésus en tant que réfugié

Jésus a passé les premières années de sa vie en tant que réfugié. Il a échappé à 
la persécution en Égypte et a vécu une partie de son enfance parmi un peuple 
qui n'appartenait pas à son groupe ethnique.

La mission de Jésus : accueillir tout le monde
Jésus était un rabbin juif suivi d'une bande de disciples. Le peuple juif était sous 
l’autorité de l'empire romain et entouré de nombreux peuples de différentes 
religions. 

Lorsqu'il a annoncé ce qu’était sa mission (Luc 4), il a inclu dans son discours 
l'histoire de la veuve de Sareptah qui a donné de la nourriture à Élie, ainsi que 

8 Titre affectueux pour désigner Cheikh Ahmadou Bamba, utilisé fréquemment 
par ses disciples.



Conférence entre anabaptistes et mourides à Paris   |   61

le récit de la guérison du général syrien Naaman. Le tout premier enseignement 
public de Jésus tire des leçons de deux étrangers. Il décrit ceux-ci comme ayant la 
foi et implique que parmi ses auditeurs, qui ne sont pas étrangers, certains n'ont 
pas la foi. L'allusion positive à ces deux récits anciens attire la haine de l'auditoire 
de la ville où il a grandi ! 

Dès le début de son ministère, Jésus inclut « les autres » de manière délibérée. 
Il a passé du temps dans la Syrie voisine et dans la région connue sous le nom de 
Décapole où il a enseigné le chemin du Royaume de Dieu, guéri des malades et 
libéré des personnes habitées par de mauvais esprits. Il a libéré un homme de la 
région de Guérasène de nombreux démons et l'a ensuite envoyé raconter tout ce 
que Dieu avait fait.9 Ce non-juif (cet étranger) est devenu un envoyé. 

On pourrait évoquer en passant deux autres rencontres : Le centurion romain 
au sujet duquel Jésus dit : « Je vous le dis, même en Israël je n'ai pas trouvé une 
aussi grande foi ».10 Et la guérison de la fille d'une femme cananéenne11. Dans 
tous ces exemples, l'attitude de Jésus et ses paroles vis-à-vis de ces personnes 
sont positives. Il les accepte et les invite à participer au ministère du Royaume 
de Dieu. Il les touche, il les guérit, il les délivre, il donne leur foi en exemple et il 
nous encourage à les imiter. 

Mais le récit biblique ne s'arrête pas là. Il insiste aussi sur la relation entre 
Jésus et les Samaritains. Ceux-ci étaient du point de vue religieux et ethnique, 
les cousins détestés des juifs. Le récit le plus long sur la vie et l'enseignement de 
Jésus commence ainsi12 : 

Il arriva dans une ville de Samarie, nommée Sychar, près du champ que Jacob 
avait donné à Joseph, son fils. Là se trouvait le puits de Jacob. Jésus, fatigué 
du voyage, était assis au bord du puits. C'était environ la sixième heure. Une 
femme de Samarie vint puiser de l'eau. Jésus lui dit : ‘Donne-moi à boire’. 

C'est le début d'un long dialogue entre la femme samaritaine et Jésus, deux 
personnes qui, à l'époque, ne se seraient jamais parlé en temps normal. À la fin 
du récit, de nombreux Samaritains de la ville de Sychar ont foi en Jésus, en partie 
à cause du témoignage de la femme.

La parabole de Jésus sans doute la plus connue est l'histoire du bon 
Samaritain13 dans laquelle le commerçant samaritain devient le héros et les chefs 
religieux juifs les méchants. Enfin, il y a l'histoire où Jésus rencontre un groupe 
de parias souffrant tous de la lèpre. Il les guérit tous, mais le seul qui revient le 

9 Marc 5.
10 Luc 7.
11 Matthieu 15.
12 Jean 4.
13 Luc 10, 25-37.



62   |   Anabaptist Witness

remercier est un Samaritain.14 Jésus le fait remarquer en disant : « Ne s'est-il 
trouvé que cet étranger pour revenir et donner gloire à Dieu ? » puis il le bénit en 
disant : « Lève-toi, va, ta foi t'a sauvé »

Dans sa vie et dans son enseignement, Jésus a accueilli et inclu les Samaritains 
et beaucoup d'autres personnes non-juives. En accueillant délibérément ceux que 
son propre groupe ethnique/religieux rejetait, Jésus a mis en évidence la fracture 
dont souffrait sa communauté. En accueillant « les autres », Jésus a élargi la vision 
du Royaume de Dieu en l'appliquant à tous. Il l'a étendue au-delà des limites de 
la communauté ethnique/religieuse à laquelle il appartenait. L'enseignement 
de Jésus appelle à adopter un nouveau cadre de référence (voir le Sermon sur 
la montagne)15. Les Juifs comme les Samaritains sont invités à un style de vie 
correspondant à la nouveauté du Royaume de Dieu.

Jésus s'est fait l'ami des Samaritains, qui étaient « les autres » au niveau reli-
gieux à l'époque. Jésus a compris que l'amour de Dieu s'étend à toute l'humanité. 
Il était aussi un enseignant hors pair et un témoin prophétique contre l'injustice. Il 
a annoncé la liberté et le salut pour tous, sans distinction d'appartenance ethnique 
ou de statut. Son amitié pour des Syro-Phœniciens, des Syriens, des Romains, des 
Cananéens et des Samaritains indiquait clairement qu'il souhaitait inviter tout 
le monde à un style de vie conforme au Royaume de Dieu dans lequel la partici-
pation de chacun est bienvenue. 

Et donc, si Jésus a été l'ami et le partenaire des « autres », s'il a eu besoin d'eux 
pour communiquer le message de Dieu, alors peut-être sommes-nous en droit de 
dire que des disciples mennonites de Jésus ont eux aussi besoin de devenir les amis 
des mourides, qui sont leurs cousins du point de vue spirituel et religieux ? Il se 
peut que cette amitié amplifie et renforce notre vocation d'être artisans de paix 
et serviteurs de la réconciliation. 

L'amitié au cœur de tout : “remontant jusqu'à Abraham, l'ami 
de Dieu”
La rencontre entre mennonites et mourides au centre islamique de Taverny a été 
l'occasion de commencer à examiner ces idées. L'amitié était au cœur de cette 
rencontre. Elle constituait le principe organisateur de l'événement. Chaque 
personne présente était là, soit parce qu'elle connaissait déjà les autres et leur faisait 
confiance, soit parce qu'elle connaissait la personne qui l'avait invitée à venir à 
cette rencontre entre amis et lui faisait confiance. On pourrait même dire que 
nous sommes les amis de nos amis en remontant jusqu'à Abraham, l'ami de Dieu. 

Pour résumer, notre rencontre si particulière a été suscitée par un rêve, 
organisée par des amis et elle s'est fondée sur les points communs partagés du 
fait de notre appartenance aux confessions se réclamant d'Abraham.

14 Luke 17: 11-19.
15 Matthieu 5-7.



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       63

Créer un espace pour l’islam et les  
musulmans dans un pays séculier
Pratiques épistémologiques et expérientielles

Cheikh Anta Babou

L ’islam exige du fidèle à la fois orthodoxie et orthopraxie. C’est un mode de 
vie qui résiste à l’enfermement dans des espaces spécifiques et qui vise à régir 

l’ensemble de la vie du musulman dans la sphère privée comme dans la sphère 
publique. Il n’y a pas de notion d’un espace sacré consacré dans l’islam. Allah 
a fait de la terre entière une mosquée où les musulmans peuvent prier. De tout 
temps, la plupart des musulmans ont pu vivre librement et pratiquer leur religion 
dans la sphère publique, car ils vivaient dans des sociétés à majorité musulmane 
ou dirigées par des musulmans. La notion de dār al-islām désigne les espaces 
où les musulmans jouissent d’une hégémonie politique et culturelle, tandis que 
dār al-ḥarb désigne les espaces considérés comme hostiles à l’islam et aux musul-
mans. La dispersion des musulmans au-delà de la dār al-islām et la formation de 
communautés musulmanes minoritaires dans des contextes non musulmans ont 
obligé les penseurs musulmans à se pencher sur les relations entre l’espace, la foi et 
l’identité dans l’islam. Certains ont découragé les musulmans de s’installer sur des 
terres non musulmanes, tandis que d’autres ont affirmé le devoir des musulmans 
d’émigrer des terres tombées aux mains des non-musulmans. Des chercheurs plus 
pragmatiques ont tenté de créer un pont entre les frontières rigides qui existent 
entre dār al-islām et dār al-ḥarb, afin d’ouvrir la voie à des accommodations 
pour les minorités musulmanes vivant en terre non musulmane. La notion de 
dâr al-ahd (domaine de la trêve) ou dâr al-Sulh (domaine du contrat, domaine 
du traité) vise cet objectif. Bien qu’ils se situent en dehors de la sphère de l’islam, 
ces espaces sont jugés convenables pour les musulmans, car ils assurent la paix et 
la protection de leur foi.

Cheikh Anta Babou est professeur d'histoire à l'université de Pennsylvanie, où il enseigne 
l'histoire des communautés musulmanes en Afrique de l'Ouest depuis 2002. Il est l'auteur de 
Fighting the Greater Jihad, Ohio University Press, 2007, et de The Muridiyya on the Move, 
également publié par Ohio University Press en 2021.



64   |   Anabaptist Witness

Il est important de noter que les concepts de dār al-islām, dār al-ḥarb ou 
dar al-sulh ne se trouvent ni dans le Coran ni dans la Sunna. Ils sont apparus 
dans le contexte de l’expansion du califat islamique plus d’un siècle après la mort 
du prophète Mahomet. Il s’agit donc de constructions humaines historiques 
de savants musulmans qui tentent de donner un sens au monde tel qu’ils le 
conçoivent. Ces efforts des musulmans pour trouver des modes d’adaptation 
de l’islam en terre non musulmane se poursuivent aujourd’hui, et ont pris un 
caractère d’urgence à l’ère de la mondialisation, de la montée de l’islamophobie 
et de la formation de communautés musulmanes minoritaires en Occident. Les 
penseurs musulmans, en particulier ceux qui vivent en Europe et aux États-Unis, 
ont relevé le défi de développer de nouvelles interprétations de la loi sacrée de 
l’Islam afin de réconcilier la charia et le droit séculier occidental pour permettre 
aux minorités musulmanes en Occident de réaliser leurs aspirations d’être à la fois 
entièrement musulmanes tout en jouissant de leurs droits et devoirs de citoyens 
à part entière. Ces interprétations que j’appelle pratiques épistémologiques 
englobent les ibadaat ainsi que les muhamallaat et concernent principalement 
le domaine du droit de la famille, de l’économie et, dans une certaine mesure, 
des rituels. Outre les réalignements épistémologiques, d’autres musulmans ont 
cherché une réconciliation par des pratiques expérientielles liées à l’utilisation 
de l’espace, à la promotion de l’œcuménisme, de la tolérance et du dialogue 
interconfessionnel. 

Deux principes juridiques fondamentaux sous-tendent les efforts des cher-
cheurs musulmans pour adapter la charia à l’évolution des conditions sociales 
dans le temps et dans l’espace : ces principes sont maqasid al-deen ou maqasid 
al-sharia qui font référence aux « objectifs supérieurs des révélations de Dieu » 
et la maslaha ou le bien commun. Le concept de maqasid, développé pour la 
première fois par l’imam Al-Ghazali, est ancré dans l’idée que la maslaha était 
le projet de Dieu en révélant la loi divine, et que son objectif spécifique était la 
préservation de cinq éléments essentiels à l’être humain. Ces éléments essentiels 
sont la religion, la vie, l’intellect, la descendance et les biens. Au fil du temps, les 
juristes musulmans ont développé des points de vue divergents sur le rôle que 
ces deux principes devraient jouer dans l’interprétation des écritures sacrées de 
l’Islam. Certains les considèrent comme des principes secondaires qui doivent 
être limités par des sources scripturales telles que le Coran et la Sunna, tandis que 
d’autres les considèrent comme des sources de droit indépendantes et fondamen-
tales qui peuvent l’emporter sur des références spécifiques basées sur la lettre de 
l’Écriture. À notre époque, ce dernier point de vue est défendu sous différentes 
formes par d’éminents universitaires, en particulier ceux qui vivent en Occident. 
Ceux-ci ont élargi le champ d’application des maqasid pour répondre à des 
préoccupations contemporaines telles que les droits des femmes, la justice et la 
liberté, la dignité humaine et les droits humains et, en particulier, la vie religieuse 
des minorités musulmanes en Occident. Ils ont inventé le concept de « fiqh de 



Créer un espace pour l’islam et les musulmans dans un pays séculier   |   65

la minorité » pour fournir un cadre permettant de réconcilier la charia avec le 
droit séculier qui régit la vie des minorités musulmanes vivant dans les pays occi-
dentaux. Ils invitent les musulmans à évaluer leurs déclarations normatives par 
rapport à la maqasid comme charia. Cela nécessite d’infléchir ces normes dans 
différents contextes sociaux afin de tenir compte des différentes aspirations des 
musulmans, en particulier de ceux qui vivent en dehors des pays à majorité musul-
mane. L’objectif ultime est d’aider les musulmans à organiser leur vie quotidienne 
de manière à satisfaire leur conception de la piété tout en respectant les principes 
fondamentaux des ordres civils et constitutionnels occidentaux. 

Je me concentrerai ici sur les travaux de Tariq Ramadan, qui est peut-être l’un 
des théoriciens les plus éminents du concept de fiqh de la minorité. Né en Suisse et 
de nationalité française, Ramadan est également le petit-fils de Hassan Al Banna, 
le fondateur des Frères musulmans d’Égypte. Les travaux de Ramadan se concen-
trent sur deux questions majeures (1), la réforme de l’Islam, basée sur les sources 
classiques du Coran et de la Sunna, mais dont les principes sont réinterprétés de 
manière appropriée à la lumière du monde moderne ; et (2) le rôle légitime que 
les musulmans devraient jouer dans les sociétés occidentales contemporaines.

Ramadan identifie deux défis principaux auxquels sont confrontés les musul-
mans qui vivent en minorités dans les pays occidentaux, pris entre le double 
dilemme de la responsabilité religieuse et de l’acceptabilité séculière : certains 
de ces musulmans peuvent être tentés par la sécularisation dans leur désir d’être 
acceptés dans la société occidentale, ce qui entraînera la perte de leurs valeurs 
religieuses et de leur identité musulmane. D’autres peuvent céder à la pression 
d’un islam conservateur qui rejette la culture occidentale et promeut le retrait de 
la sphère publique. Ses recherches visent à permettre aux musulmans européens 
de participer à la société occidentale en tant que membres à part entière, tout en 
affirmant leur identité musulmane, car il ne voit pas de conflit fondamental entre 
les valeurs de l’islam et celles qui façonnent la civilisation occidentale.1

Ramadan remet en question la validité et la valeur des concepts classiques de 
dār al-islām et dār al-ḥarb. Il met en avant la notion de dâr al-shahada ou l’espace 
du témoignage, qu’il considère comme reflétant davantage la réalité du contexte 
de la vie musulmane en Occident. Ramadan développe ce concept en six points2 :

1.	 Réciter la shahāda constitue la base du sentiment d’identité d’un mu-
sulman, qui accepte et croit en la révélation de Dieu et est un membre 
à part entière de l’umma.

2.	 La shahāda fournit également la base sur laquelle les autres piliers de 
l’islam peuvent être respectés avec intégrité.

1 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford University 
Press, 2004), 74-75.

2 Ramadan, Western Muslims, 74-75.



66   |   Anabaptist Witness

3.	 Le concept de shahāda implique que les musulmans ne devraient pas 
être empêchés d’affirmer leur identité musulmane et qu’ils doivent être 
autorisés à accomplir toutes les règles requises par leur foi.

4.	 Ce concept stipule également que les musulmans doivent respecter 
toute la création de Dieu et tous les autres êtres humains, y compris 
« une fidélité absolue aux accords, aux contrats ou aux traités qui ont 
été conclus explicitement ou tacitement. »3

5.	 Les musulmans sont appelés à témoigner de leur foi, en présentant et 
en expliquant ce qu’est l’Islam. Cela englobe la notion de daʿwa.

6.	 Vivre le shahāda comprend à la fois le témoignage verbal et le témoi-
gnage par les bonnes actions. « Porter la shahāda signifie être engagé 
dans la société dans tous les domaines où le besoin se fait sentir… Il 
s’agit également de s’engager dans le processus qui pourrait conduire à 
une réforme positive, qu’elle soit institutionnelle ou légale. »4

Se référant à la parole prophétique selon laquelle Dieu a fait de la terre entière 
une mosquée pour les musulmans, Ramadan suggère que « partout où un musul-
man, déclarant [la shahāda], est en sécurité et peut accomplir ses devoirs religieux 
fondamentaux, il est chez lui ». Vivre dans la dar al-shahāda signifie également 
s’impliquer pleinement dans sa communauté non musulmane et y contribuer 
en tant que concitoyens. Les musulmans doivent « établir de vrais espaces de 
rencontre, de dialogue, d’engagement “ensemble” au nom de valeurs communes 
en partageant une citoyenneté vécue de façon égalitaire. » Pour Ramadan, « il est 
impossible de vivre en autarcie, de rendre témoignage à sa foi, de prier et de jeûner, 
et de faire un pèlerinage seul, loin des hommes sans se soucier de personne d'autre 
que de soi-même. [...] Être avec Dieu équivaut à être avec les hommes ; avoir la foi 
équivaut à porter la responsabilité d'un engagement social continu. »5

Si les idées et les suggestions pratiques de Ramadan sont devenues essentielles 
à notre époque où la vie religieuse des musulmans minoritaires en Occident fait 
l’objet d’un examen de plus en plus minutieux, elles ne sont pas pour autant 
nouvelles. Elles font écho aux débats entre les soi-disant réformistes musulmans 
et les musulmans modernistes dans le sillage de la conquête impériale européenne 
des pays musulmans à partir de la fin du XIXe siècle. Elles se reflètent également 
dans l’expérience des musulmans d’Afrique de l’Ouest qui ont vécu dans des 
espaces gouvernés par des adeptes de religions indigènes ou des colonisateurs 
européens. Je voudrais ici faire brièvement référence à la tradition suwarienne 
et aux enseignements de Cheikh Ahmadou Bamba, qui constituent de bons 

3 Ramadan, Western Muslims, 74.
4 Ramadan, Western Muslims, 74-75.
5 Tariq Ramadan, Islam, the West and the Challenges of Modernity (The Islamic 

Foundation, 2008), 144.



Créer un espace pour l’islam et les musulmans dans un pays séculier   |   67

exemples de pratiques expérientielles développées par les minorités musulmanes 
en Afrique subsaharienne pour s’adapter à la vie en terre non musulmane.

Elhaj Salim Suwari, le fondateur de la tradition suwarienne, a passé la première 
partie de sa vie à Macina, dans l’actuelle République du Mali, au XVIe siècle, 
époque qui coïncide avec l’effondrement des empires musulmans médiévaux du 
Mali et du Songhay. Aucun des écrits d’Elhaj Salim ne semble avoir survécu, mais 
les informations glanées dans les textes hagiologiques locaux en arabe et dans 
les langues locales peuvent aider à esquisser sa biographie et ses enseignements. 
Elhaj Salim est décrit comme un musulman érudit et pieux. Il a effectué le 
pèlerinage à la Mecque à de nombreuses reprises. Les sources le désignent comme 
un imam et Wali Allah (ami et voisin de Dieu), et responsable haut placé de la 
communauté jakhanke/jula. Les enseignements d’Elhaj Salim ont joué un rôle 
déterminant dans la construction de l’identité d’une diaspora de commerçants 
et d’érudits musulmans jula qui s’étendait en Afrique de l’Ouest, y compris sur 
des terres gouvernées par des non-musulmans. Comme la plupart des Africains 
de l’Ouest, il suivait le Madhhab Maliki pour la plupart des avis juridiques, 
mais « en matière d’exégèse coranique, [il] suivait al-Suyuti, qui était Shafiʿi. Il 
était en accord avec les attitudes relativement libérales de ce dernier envers les 
non-musulmans. »6 Les enseignements d’Elhaj Salim constituent le fondement 
d’une tradition pédagogique qui a résisté à l’épreuve du temps. Ils continuent à 
façonner les comportements encore aujourd’hui. Ces enseignements concernent 
principalement les questions de la conversion, du lien entre la religion et l’État, des 
relations entre musulmans et non-musulmans et du djihad. Ces mêmes questions 
sont, comme nous l’avons vu, au centre des préoccupations des chercheurs 
musulmans contemporains vivant en Occident. Elhaj Salim a enseigné que 
l’incrédulité était le résultat de l’ignorance plutôt que de la méchanceté. Selon lui, 
la volonté de Dieu est que certaines personnes restent ignorantes plus longtemps 
que d’autres. La véritable conversion, selon lui, ne se produit que lorsque Dieu 
le veut. Par conséquent, contraindre les gens à se convertir revient à refuser 
d’accepter le dessein de Dieu pour le monde. Elhaj Salim a condamné le jihad 
de l’épée contre les incroyants comme une méthode de conversion inacceptable. 
Pour lui, le recours aux armes n’est autorisé qu’en cas de légitime défense, lorsque 
l’existence même de la communauté musulmane est menacée par des mécréants. 
En ce qui concerne les relations entre la religion et l’État, Elhaj Salim a enseigné 
que les musulmans peuvent accepter l’autorité de dirigeants non musulmans et 
même la soutenir tant que cela leur permet de vivre leur vie conformément à leur 
religion. Pour lui, un gouvernement non musulman est préférable à une absence 
de gouvernement ou au chaos. 

6 See Ivor Wilks, “The Juula and the Expansion of Islam in the Forest,” in Nehemia 
Levtzion and Randall L. Pouwels, eds., The History of Islam in Africa (Ohio University 
Press, 2000), 93-115, 97.



68   |   Anabaptist Witness

Elhaj Salim a inspiré une pédagogie de la conversion fondée sur la patience 
et l’exemplarité. Cette pédagogie exige des musulmans, où qu’ils vivent, qu’ils 
incarnent les valeurs et les idéaux les plus élevés afin d’être des exemples attrayants 
que les gens pourront imiter lorsque, selon la volonté de Dieu, le moment de la 
conversion arrivera. Enfin, à l’instar de Ramadan, Elhaj Salim insiste sur le rôle 
central de l’éducation pour garantir que les musulmans observent la loi sans erreur. 
Les enseignements d’Elhaj Salim Suwari ont été préservés et diffusés par le biais 
de réseaux d’érudits et d’enseignants reliés par des Isnads ou chaînes de garants. 
Ces érudits ont transmis l’héritage de la tradition musulmane Suwari pendant 
un demi-millénaire et ont contribué avec succès à l’expansion pacifique de l’Islam, 
qui est passé du statut de religion minoritaire à celui de religion majoritaire dans 
des régions d’Afrique de l’Ouest où la religion avait été combattue pendant des 
siècles. 

Il est possible de discerner une parenté épistémologique entre l’idée du fiqh 
de la minorité, la tradition suwari et la pensée et la pratique de Cheikh Ahmadou 
Bamba. Bamba était soufi. La théologie soufie offre peut-être l’articulation la 
plus convaincante d’une théologie de l’hospitalité et de la tolérance à l’égard des 
cultures non musulmanes. 

L’un des traits les plus marquants du soufisme est peut-être la distinction entre 
les mondes du bātin (le caché, l’intérieur) et du zāhir (le manifeste, l’extérieur). 
L’accent mis par les soufis sur le bātin a d’importantes implications théologiques 
et organisationnelles. La plus importante de ces implications est peut-être la 
suggestion que Dieu peut être connu par d’autres moyens que par les révélations 
divines contenues dans le Coran. Parce que le monde du bātin ne se prête pas à 
un examen discursif, la théologie soufie tend à favoriser une perception univer-
saliste de la religion qui met l’accent sur la similitude plutôt que sur les différences 
qu’une lecture exotérique et légaliste de l’islam encouragerait. Je défends l’idée 
que le monde du bātin représente une toile spirituelle universelle qui offre un 
espace d’expression à diverses traditions religieuses. 

Dans leur quête de proximité avec Dieu, l’une des plus grandes récompenses 
auxquelles aspirent les soufis est l’acquisition de la ma'arifa ou gnose. La ma'arifa 
est la connaissance au-delà du livre que Dieu donne à qui il veut, mais surtout 
à ceux qui ont réussi à se lier d’amitié avec lui (Wali Allah). La ma'arifa est une 
connaissance expérimentale acquise par le biais de l’ilham (inspiration) ou du 
kashf (dévoilement). La ma'rifa est donc une connaissance sans médiateur, qui 
échappe aux contraintes de la nature et de l’intellect humain. Elle est en effet 
toujours reçue dans un état de conscience altérée. Pour les soufis, l’immédiateté 
de cette connaissance confère à la ma'arifa une certaine supériorité sur les autres 
formes de connaissance religieuse interprétées par les sens ou la raison. L’ilham 
et le kashf sont les outils par lesquels le soufi dévoile les significations cachées 
du Coran et, ce faisant, permet une ouverture religio-théologique. La ma'arifa 
permet aux soufis d’aller au-delà de la connaissance liée aux écritures, ce qui 



Créer un espace pour l’islam et les musulmans dans un pays séculier   |   69

signifie que la vérité fondamentale peut être exprimée dans plusieurs religions. Ce 
positionnement théologique pluraliste explique pourquoi les soufis ont tendance 
à souligner le lien entre l’islam et les autres religions. Cette logique a amené 
certains soufis, tels que Jalālu diin Rumi et le soufi andalou médiéval Ibn Sabin, à 
atténuer la revendication du monopole islamique sur la connaissance de Dieu et à 
envisager la possibilité de trouver la vérité divine dans d’autres religions. De telles 
innovations théologiques ne sont possibles que parce que l’Islam s’est affranchi 
des structures légalistes rigides et que les soufis ont mis l’accent sur l’immanence 
de Dieu et sur la possibilité d’une relation personnelle et individuelle avec Lui. 

Les soufis sont capables de faire la synthèse théologique et les compromis 
culturels qui expliquent leur agilité spirituelle, parce qu’ils se sont toujours 
efforcés de conserver leur autonomie par rapport à l’État. L’affirmation de Ghazali 
selon laquelle les meilleurs oulémas sont ceux qui ne connaissent pas le sultan et 
ne sont pas connus de lui offre la meilleure illustration de la méfiance des soufis 
à l’égard du pouvoir de l’État. 

La plupart des soufis privilégient l’évasion, choisissant parfois un mode de vie 
péripatéticien, portant leur message dans des lieux éloignés du centre du pouvoir 
ou dans des pays où l’influence de l’État est faible. Ce faisant, ils ont joui de la 
liberté de modeler leur religion conformément à leurs inspirations idiosyncra-
siques, défiant le conformisme des oulémas et de leurs commanditaires étatiques. 

Ahmadou Bamba est l’un de ces soufis charismatiques qui a fondé sa propre 
communauté au Sénégal à la fin du XIXe siècle. Comme les soufis qui l’ont 
précédé, Bamba s’est inspiré de la théologie et de la philosophie soufies pour 
modeler sa propre communauté. Deux concepts clés, parmi d’autres, constituent 
le fondement philosophique du pluralisme dans la mouridiyya : La maslaha et 
l’œcuménisme. Pour faire court, je me concentrerai plus particulièrement sur 
l’œcuménisme de Bamba.

L’œcuménisme de Cheikh Ahmadou Bamba reflète l’universalisme soufi 
dont j’ai parlé plus haut. Il est enraciné dans son Imān (foi) et dans l’idée soufie 
de l’unité de la création, qui implique que tous les êtres humains sont issus d’une 
seule et même âme. Et que Dieu a doté l’humanité de la raison pour que l’homme 
puisse distinguer le bien du mal, et qu’Il lui a fait un devoir d’encourager partout 
ce qui est bon et de déconseiller ce qui est interdit. Parce que l’homme est, aux 
yeux de Dieu, le seul être à mériter qu’on lui confie la raison et l’intelligence, il 
est khalifat ul Lah fil ard, c’est-à-dire le représentant de Dieu sur terre. Ainsi, 
que l’on soit chrétien, musulman, juif, bouddhiste ou païen, tous appartien-
nent à la même famille, la famille humaine, et tous sont khalifat ul Lah fil ard. 
L’œcuménisme de Cheikh Ahmadou Bamba se reflète à la fois dans ses interac-
tions avec les personnes d’autres confessions et dans ses relations avec ses conci-
toyens musulmans. Il était logique que la confiance absolue de Bamba en Dieu 
se traduise également par une ouverture d’esprit et une tolérance religieuse. Il 
a rejeté la condamnation en bloc de personnes à cause de leurs croyances et a 



70   |   Anabaptist Witness

utilisé le pardon comme thérapie contre la violence. De retour au Sénégal après 
plus de sept années d’exil en Afrique équatoriale, injustement imposées par les 
dirigeants coloniaux français du Sénégal, il a proclamé qu’il avait pardonné à tous 
ses ennemis pour l’amour de Dieu.

Conclusion
L’islam est une religion missionnaire, mais sans missionnaires. Les oulémas et les 
penseurs ont historiquement assumé la tâche de relier les communautés musul-
manes à travers le temps et l’espace et de créer des relations avec les personnes 
d’autres confessions. Ils l’ont fait en développant des formes de raisonnement 
socialement pragmatiques qui ont permis la mise en place d’institutions 
islamiques innovantes. J’ai tenté d’expliquer comment, à l’heure actuelle, dans 
le contexte d’une communauté croissante de minorités musulmanes en Occident, 
les universitaires revisitent d’anciens concepts et en théorisent de nouveaux afin 
d’ouvrir la voie à des accommodations pour les fidèles musulmans citoyens de 
l’Occident qui aspirent à vivre selon les préceptes de leur foi. Ce processus d’une 
réflexion créative est très controversé. Elle est rejetée à la fois par les islamophobes, 
qui promeuvent l’idée d’un choc des civilisations et l’antinomie entre l’islam et la 
culture occidentale, et par les musulmans conservateurs, qui considèrent toute 
tentative de réconciliation des normes islamiques avec les valeurs occidentales 
comme une capitulation devant la sécularisation et une trahison de l’islam. Il 
est toutefois rafraîchissant de constater le nombre croissant d’études produites 
par les musulmans des deux côtés du débat pour défendre leur point de vue. Il 
semble que nous assistions à une nouvelle renaissance de la culture du débat et 
du désaccord qui a historiquement stimulé la production de connaissances reli-
gieuses qui ont alimenté le développement de l’islam.



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       71

Défis du Dialogue Islamo-Chrétien
Jacqueline Hoover

L e dialogue entre chrétiens et musulmans comporte de nombreux défis et 
écueils. Ce bref article ne prétend pas les répertorier de manière exhaustive. Il 

relatera plutôt deux histoires d'interaction et de dialogue anabaptistes-mennonites 
avec l'islam et les musulmans, l'une au XVIe siècle, l'autre au début du XXIe 
siècle. Mon objectif en présentant ces réflexions dans le contexte du dialogue 
mouride-anabaptiste est de nous aider à mieux apprécier le fait que le dialogue a 
toujours lieu dans un contexte sociopolitique et d’encourager les mennonites à 
réfléchir à leur propre histoire d’engagement avec l’Islam.

Deux récits de dialogue entre chrétiens et musulmans
1.	 Les chrétiens se servent de l'islam pour lutter contre leurs ennemis 

chrétiens au XVIe siècle. 
Le premier récit nous emmène au début du XVIe siècle en Europe, époque d'émer-
gence de l'anabaptisme. C'était une période de turbulences pour l'Europe. La 
Réforme a provoqué de nombreux troubles, religieux et politiques. Divers 
soulèvements paysans contre les élites ont provoqué de nombreux bouleverse-
ments et destructions. Cette guerre est l'un des conflits les plus destructeurs de 
l'histoire européenne. Mais au-delà de tous ces conflits internes, l'Europe était 
également confrontée à une menace externe. Au XVIe siècle, les armées turques 
ottomanes avançaient en Europe par le sud-est. Les Ottomans étaient musulmans, 
mais les chrétiens d'Europe les appelaient simplement « Turcs ». À l’époque, les 
chrétiens européens craignaient que les musulmans ne conquissent l’Europe par 
la force des armes. Par conséquent, les souverains chrétiens de ce temps ont appelé 
à la résistance armée contre les Turcs. Bien entendu, cela était en contradiction 
avec les convictions pacifistes de certains anabaptistes.

L'un de ces anabaptistes était Michel Sattler, ancien moine catholique. Les 
dirigeants chrétiens d'Autriche l'arrêtèrent sur la base de plusieurs accusations, 

Jacqueline Hoover est conférencière indépendante en études islamiques. Elle est professeure 
adjointe à l'Anabaptist Mennonite Biblical Seminary (AMBS) à Elkhart, dans l'Indiana. 
Elle a également enseigné dans des institutions théologiques et ecclésiastiques en Égypte, au Liban, 
en Indonésie, en Malaisie, au Nigeria, en Éthiopie, au Soudan, au Kenya, en Tanzanie, en 
Allemagne et au Royaume-Uni.



72   |   Anabaptist Witness

dont son opposition à la lutte contre les Turcs. En 1527, Sattler fut accusé d'avoir 
déclaré : « Si le Turc venait dans le pays, il ne fallait pas lui résister, et, s'il était juste 
de faire la guerre, il préférerait faire la guerre aux chrétiens qu'aux Turcs. »1 Sattler 
ne nia pas l'accusation et répondit : « Si le Turc vient, il ne faut pas lui résister, car 
il est écrit : Tu ne tueras point. »2 Il rejeta toute action militaire contre les Turcs 
au moment même où les armées musulmanes envahissaient l'Europe, et il fut 
finalement martyrisé pour ses convictions en 1527.

Si l'on peut apprécier le courage de Sattler, il est aussi vrai qu’il aurait peut-être 
pu se montrer un peu plus modéré. Sattler distinguait deux groupes. Le premier 
était celui des musulmans ou des Turcs qui n'avaient jamais entendu parler de 
la foi chrétienne. Le deuxième groupe était celui des chrétiens qui connaissaient 
le Christ, mais qui persécutaient néanmoins leurs coreligionnaires. Sattler 
considérait ce deuxième groupe, les chrétiens qui persécutaient leurs coreligion-
naires, comme des « Turcs selon l'esprit ».3 En d'autres termes, Sattler discrédi-
tait ses persécuteurs chrétiens en les qualifiant de Turcs. Pour lui, la plus grande 
menace pour les anabaptistes résidait dans leurs voisins chrétiens, et non dans 
les envahisseurs musulmans. Il insultait donc son ennemi proche, les chrétiens 
persécuteurs, en les affublant du nom de leur ennemi lointain, les Turcs. Le paci-
fisme de Sattler, enraciné dans l’exemple du Christ, a éclairé son courage, mais 
n’a pas tempéré son langage.

Sattler n'était pas le seul chrétien à s'opposer à la lutte contre les Turcs. Le 
célèbre réformateur Martin Luther (mort en 1546), ancien moine lui aussi, s'y 
opposait. Cependant, le raisonnement de Luther s'appuyait sur la colère divine 
et non sur l'exemple du Christ. Luther soutenait qu'il était vain de combattre les 
envahisseurs musulmans, car Dieu se servait des Turcs pour punir les chrétiens 
européens de leurs péchés. Combattre les Turcs serait inutile, car cela reviendrait 
à s'opposer à la volonté de Dieu. Même alors que les Turcs ottomans étaient sur 
le point d'envahir l'Europe germanophone, Luther affirmait qu’il valait mieux 
se repentir et prier Dieu, céder plutôt que de se battre. 4 

Comme Sattler, Luther utilisa l'islam pour critiquer ses ennemis chrétiens. 
L’objectif de Luther était pastoral. Il souhaitait que les chrétiens se repentent de 

1 Cité dans Jon Hoover, “An Anabaptist Perspective on Conversing with Muslims,” 
in Evangelical, Ecumenical, and Anabaptist Missiologies in Conversation: Essays in Honor 
of Wilbert R. Shenk, eds. James R. Kraybill, Walter Sawatsky and Charles E. V. Van Engen 
(Maryknoll, NY: Orbis Press, 2006), 120-129, 287-288 (120). Voir aussi Astrid von 
Schlachta, Anabaptists: From the Reformation to the 21st Century (Kitchner, ON: Pandora 
Press, 2024), 98-101.

2 Cité dans Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 120. 
3 Cité dans Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121.
4  John V. Tolan, Faces of Muhammad: Western Perceptions of the Prophet of Islam 

from the Middle Ages to Today (Princeton: Princeton University Press, 2019), 105. 



Défis du Dialogue Islamo-Chrétien   |   73

leurs péchés, il voulait encourager la foi, en particulier chez les chrétiens vivant 
sous la domination ottomane, afin qu’ils ne se convertissent pas à l’islam. Par 
contre, certains des premiers anabaptistes pensaient que vivre sous la domination 
ottomane leur donnerait plus de liberté pour vivre leur vision d’une vie chrétienne. 
Ils croyaient que la tolérance des musulmans ottomans envers les minorités non 
musulmanes était plus grande que la tolérance chrétienne européenne envers 
les chrétiens anabaptistes. Cependant, souligner la plus grande intolérance en 
Europe et qualifier de meilleure la situation des minorités dans les pays ennemis 
était un choix politique peu judicieux.5 

Luther a fini par changer d'avis. En 1529 il a commencé à être favorable à 
la guerre contre les Turcs. C'était l'année où les Ottomans assiégeaient pour 
la première fois la ville de Vienne, aujourd’hui la capitale de l’Autriche. 6 Il 
développa également plus tard une vive polémique contre l’islam. Cependant, 
ses polémiques contre le catholicisme et surtout contre le Pape étaient bien plus 
violentes. Il comparait souvent le Pape aux Turcs, et il a déclaré : « Comparé 
au Pape, Mahomet apparaît aux yeux du monde comme un pur saint. » 7 Ainsi, 
l’ennemi proche, le Pape, est en réalité pire que l’ennemi lointain, les Turcs. Nous 
constatons que, pour Sattler comme pour Luther, la plus grande menace pesant 
sur leur foi était interne, venant de l'intérieur de l'Église et non de l'extérieur, et 
les comparaisons avec l'islam étaient utilisées pour discréditer les adversaires 
chrétiens. Cela ne s’accordait pas avec leur témoignage chrétien, même si les 
musulmans n'étaient probablement pas là pour l'entendre.

Les habitudes de pensée de Sattler et Luther peuvent être difficiles à abandon-
ner. Il y a un peu de Sattler en chacun de nous. Le défi est d’éviter de recourir à 
l’islam de manière comparative et rhétorique dans nos critiques envers nos core-
ligionnaires chrétiens. Les musulmans remarquent la manière dont les menno-
nites parlent d’eux lorsqu’ils parlent d’autres chrétiens. Je pense ici au défi de 
Jean 13:35 : « C'est à cela que tous reconnaîtront que vous êtes mes disciples: si 
vous avez de l'amour les uns pour les autres. »8 Il nous faut néanmoins critiquer 
le passé colonialiste et notre complicité dans les divers nationalismes si répandus 
au sein des Églises chrétiennes, y compris l'Église mennonite. Mais nous devons 

5 Gary K. Waite, “Menno and Muhammad: Anabaptists and Mennonites Reconsider 
Islam, 1525-1657,” Sixteenth Century Journal XLI.4 (2010), 995-1016 (1000-1002).

6 Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121. Tolan, Faces of Muhammad, 105. Waite, 
“Menno and Muhammad,” 1000. Luther publia son livre « Sur la guerre contre les Turcs » 
en 1529. Dans ce livre il justifiait la résistance militaire contre les Turcs. Il continuait néan-
moins de croire que la repentance et la prière seraient un meilleur moyen de leur résister. 

7  Adam S. Francisco, Martin Luther and Islam: A Study in Sixteenth-Century 
Polemics and Apologetics (Leiden: Brill, 2007), 84.

8 Toutes les citations de la Bible proviennent de la traduction Second 21.



74   |   Anabaptist Witness

éviter d’utiliser des stéréotypes sur les musulmans et l’islam pour faire valoir nos 
arguments.

2.	Dialogue entre mennonites et chiites iraniens après le 11 septembre
Le deuxième exemple concerne les échanges entre les mennonites nord-américains 
et les musulmans chiites iraniens. Cet échange a été stimulé par le grand tremble-
ment de terre en Iran en 1990. Le Comité Central Mennonite (MCC, l'organi-
sation mennonite de secours, de développement et de consolidation de la paix) 
a tendu la main pour offrir de l'aide à l'Iran après le tremblement de terre. C'est 
ainsi qu'est né un programme d'échange entre le MCC et l'Institut d'éducation 
et de recherche Imam Khomeini (IKERI) de Qom, en Iran. Cet échange a permis 
d’envoyer quelques étudiants mennonites nord-américains en Iran et quelques 
étudiants iraniens au Canada.

Après que le président américain George Bush a ajouté l’Iran à « l’axe du 
mal» à la suite des attentats du 11 septembre 2001, des universitaires menno-
nites nord-américains ont entamé une série de dialogues avec des universitaires 
chiites liés à l’IKERI à partir de 2002. D'autres échanges ont également eu 
lieu. Le directeur du MCC, Ed Martin, a noté que « si le travail du MCC dans 
le monde concerne principalement l'aide d’urgence et le développement, il 
accorde également la priorité au rétablissement de la paix, » et il a interprété 
ces échanges entre personnes de religions différentes dans un contexte poli-
tique international tendu comme des initiatives de rétablissement de la paix.9 
Il s’agit de parler à ceux qui se trouvent de l’autre côté de la barrière en période 
d’hostilité. Pour Martin, cela doit se faire avec transparence, respect, patience, 
persévérance et ouverture à la direction du Saint-Esprit, qu'il interprète comme 
une vision qui répond à de nouvelles opportunités.10 Les mennonites étaient 
vivement intéressés par l’idée d’ouvrir un chemin nouveau dans un contexte 
de tensions politiques.

Cependant, ces dialogues entre chercheurs ont suscité des inquiétudes en 
particulier parmi la diaspora iranienne en Amérique du Nord. Représentant 
cette diaspora, Mahdi Tourage a écrit une critique de l’engagement mennonite 
avec l’Iran et en particulier avec l’IKERI. Il a souligné que le fondateur d'IKERI 
est l'Ayatollah Mesbah-Yazdi (décédé en 2021). Il l'a décrit comme extrêmement 
autoritaire et conservateur, prônant ouvertement la violence envers quiconque ne 
serait pas d'accord avec lui. Il l’a également accusé de soutenir les missions suicides, 
les considérant non seulement comme permises, mais parfois nécessaires. De plus, 

9 A. James Reimer, “Shi‘i Muslims and Mennonite Christians in Dialogue: Two 
Religious Minority Groups Face the Challenges of Modernity,” The Conrad Grebel Review 
21.3 (2003), 3-14 (4).

10 Ed Martin, “Mennonite Engagement with Iran,” The American Journal of Islamic 
Social Sciences 31.1 (2014), 131-139 (139). 



Défis du Dialogue Islamo-Chrétien   |   75

il l’a accusé de soutenir l’esclavage islamique et d’être profondément influencé 
par l’idéologie nazie.11 

Tourage affirme ne pas être opposé au dialogue en soi, même avec une 
organisation comme l'IKERI, mais déplore l'absence de toute réflexion critique 
dans les écrits mennonites sur ces dialogues. Il aurait souhaité que les mennonites 
soulignent les violations odieuses des droits de l'homme avec leurs homologues 
iraniens lors des dialogues.12 Il souligne qu’il n’a pas été autorisé à participer aux 
dialogues et qu’on a refusé aux manifestants de la diaspora iranienne auprès 
de la délégation iranienne au Canada en 2007 la possibilité de s'exprimer.13 En 
bref, il affirme qu’une « fétichisation du dialogue et une marchandisation du 
rétablissement de la paix ont eu lieu entre le MCC et l’IKERI », conduisant à 
une certaine justification de la violence.14 Il ne pense pas que le dialogue puisse 
être une fin en soi, et que le dialogue devrait toujours inclure une introspection.15 

Cette brève mention du dialogue mennonite-chiite iranien ne rend pas justice 
à toutes les parties impliquées, mais la critique de Tourage est un rappel salutaire 
comme quoi le dialogue est toujours intégré dans les réseaux du pouvoir politique 
et sujet aux abus et à l’exploitation par les différentes parties. Il est essentiel d'être 
conscient des vulnérabilités à la manipulation. Néanmoins, le dialogue est essen-
tiel pour maintenir la communication et l'amitié au milieu de tensions religieuses 
et politiques, même si tout le monde ne peut pas être satisfait simultanément.

Dialoguer avec humilité
Les deux récits évoqués ci-dessus se rapportent à des époques très différentes. 
Pourtant, dans les deux cas, les réponses anabaptistes-mennonites aux musulmans 
sont courageuses et tentent de prendre au sérieux les paroles de Jésus, d'aimer 
Dieu de tout son cœur, et même d'aimer l'ennemi. Pourtant, ils rappellent aussi 
qu'aimer son prochain peut s'avérer très difficile. Dans l'histoire de Sattler, les 
voisins étaient les autorités chrétiennes qui persécutaient les anabaptistes. Dans 
l'histoire du dialogue entre mennonites et chiites iraniens en Amérique du Nord, 
les voisins étaient la diaspora iranienne en Amérique du Nord, qui avait souffert 
du régime iranien et des idéologies issues de l'IKERI, l'organisation même avec 
laquelle les mennonites dialoguaient. De plus, comme nous l'avons vu dans le 
premier exemple, la tentation est toujours présente d'utiliser l'autre musulman, 
apparemment plus éloigné, pour discréditer le voisin chrétien, bien plus proche. 

11 Mahdi Tourage, “Fetishinzing Dialogue and Commodifying Peacemaking,” The 
American Journal of Islamic Social Sciences 26.1 (2009), 136-152 (137-140).

12 Tourage, 140.
13 Tourage, 142.
14 Tourage, 136.
15 Tourage, 146-7.



76   |   Anabaptist Witness

Le dialogue n'est pas sans embûches. Même les meilleurs efforts peuvent échouer 
et laisser place à la critique. En conclusion, tout dialogue doit être abordé avec 
humilité. Cela nous rappelle Michée 6:8 « On t'a fait connaître, homme, ce qui 
est bien et ce que l'Eternel demande de toi: c'est que tu mettes en pratique le droit, 
que tu aimes la bonté et que tu marches humblement avec ton Dieu. »



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       77

Le Pacifisme Doctrinal Religieux 
Regards croisés sur les mennonites et les mourides

Mourtala Mboup

J’ai eu l’honneur de participer à des rencontres entre mennonites et mourides 
tenues à Paris les 24 et 25 novembre 2023. Coorganisées par le Centre 

Mennonite de Paris (CMP) et le Centre Islamique de Taverny, ces assises avaient 
pour objectif principal de permettre aux mourides et aux mennonites d’échanger 
des témoignages sur leur foi respective, de discuter de la consolidation de la paix 
entre l’Eglise et la Mosquée en France dans une ambiance de fête marquée par 
le partage de repas composés de mets traditionnels des deux communautés. Il 
s’agissait aussi d’envisager la publication d’un recueil d’articles. 

Le présent texte se veut le prolongement d’un questionnement que j’avais 
formulé en guise de contribution lors de mes interventions orales. Il s’agira ici 
de le rendre plus formel dans le but de partager avec les lecteurs une ébauche 
d’analyse de ce je crois avoir été à l’origine de la résilience des deux communautés 
dans leur contexte de naissance marqué par des hostilités qui mirent à rude 
épreuve les fondements même de leur doctrine respective de renonciation à la 
résistance armée. 

Qu’est ce qui a pu servir d’antidote, dans la théodicée propre à chacune des 
deux communautés, pour neutraliser, immédiatement ou progressivement dans 
le temps, toute velléité de recourir à la légitime défense face aux agressions subies ? 
Cela, alors même qu’un recours à la résistance armée était éminemment facile à 
légitimer par un argumentaire théologiquement fondé.

Un rapide survol des contextes historiques de naissance suivi d’un exposé 
de quelques éléments de théodicée propre à chaque communauté me permettra 
d’illustrer mon opinion. Opinion qu’il conviendra, bien entendu, de soumettre 
à une analyse scientifique plus approfondie.

Mourtala Mboup est expert en sciences de l' éducation et en études du développement. Il 
est diplômé de l'Université de Genève et de l'Institut de Hautes Études Internationales et du 
Développement (IHEID) de Genève. Ancien secrétaire général du Cercle des étudiants mourides 
de l'Université de Dakar, il est spécialiste de la Mouridiyya et donne de nombreuses conférences, 
en particulier au sein de la diaspora mouride.



78   |   Anabaptist Witness

Le contexte de naissance de l’anabaptisme.
L'anabaptisme est né dans une période historique trouble marquée par la Réforme 
luthérienne, par des guerres et par beaucoup de violence. Dans ce contexte, la 
communauté eût une position théologique radicale qui finit par l’exposer à des 
exactions de la part des pouvoirs temporels et à des critiques nourries venues 
même d’autorités religieuses. 

Prôner l’attitude « zéro compromission » vis-à-vis du pouvoir temporel 
lorsque celui-ci n'utilise pas le glaive de David pour défendre la justice, mais plutôt 
pour la coercion, et refuser d'entériner une tradition qui consiste à baptiser les 
enfants, furent les caractéristiques essentielles de l’anabaptisme dans un monde 
où la Réforme triomphante de Luther était aux antipodes d’une telle conception 
de la foi. Le célèbre réformateur combattit d’ailleurs l’anabaptisme avec viru-
lence car il pensait que le pouvoir temporel était de droit divin. Doctrinalement, 
le point de discorde le plus important, me semble-t-il, entre les anabaptistes et 
Luther, émane du fait que, comme l’écrit Marianne Schaub,  « la mise en cause 
du baptême des enfants signifie implicitement le droit pour l'individu de contester 
l'ordre politique dans lequel il vit ».1 De fait, tout en étant opposé à l’hégémonie 
de la papauté, Luther faisait preuve d’une certaine connivence avec les princes de 
Saxe au nom du caractère divin qu’il attribuait à leur pouvoir. Ce qui, entre autres 
points de divergence théologiques, provoqua la scission qui entraina la défection 
de ses anciens compagnons et disciples Karstadt et de Müntzer et la naissance de la 
Réforme radicale dans le sillage de laquelle s’est développé le courant anabaptiste. 

Il convient de préciser que les violences du contexte étaient telles que la 
réponse d’une partie de la mouvance a été l’insurrection armée comme l’écrit 
Schaub (1998) :

Ce refus du compromis avec le monde, caractéristique essentielle de la foi  ana-
baptiste, s'exprimera pour la grande majorité du mouvement par l'insurrection 
armée lors du soulèvement paysan de 1525, ou par un repli pacifique dans une 
communauté.2

La foi mennonite qui nous s’intéresse ici – pour son rejet doctrinal radical de 
toute forme de recours à la violence – est justement l’une des branches de l’ana-
baptisme communautaire.

1 Marianne Schaub, “Thomas Müntzer: La nouvelle image de Dieu et le problème 
de la fin de l’histoire,” in Histoire de la Philosophie III: La philosophie du monde nouveau 
XVIe et XVIIe siècles, Français Châtelet (Pluriel, 1999), 132.

2 Schaub, “Thomas Müntzer,” 24.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   79

Quelques aspects de la théologie mennonite.
Un personnage historique nommé Menno Simon réussit à élaborer un véritable 
corpus des principes de l’anabaptisme comprenant des éléments théologiques et 
la mise en valeurs de certaines pratiques religieuses. Cette doctrine eut du succès 
auprès des croyants et contribua grandement à solidifier le mouvement anabap-
tiste mennonite.

Pour les anabaptistes, Dieu est à la fois proche et éloigné ; Il n'est pas muet et 
lorsque le disciple fait des efforts intérieurs, lorsqu'il s'arrache à sa part d'animalité, 
il devient apte à recevoir la Lumière divine. Selon eux, Dieu n’est caché qu’à ceux 
qui sont obnubilés par les désirs égoïstes. Il se manifeste à toute personne atten-
tive à sa Voix. Dans la conception des anabaptistes , la Parole de Dieu transmise 
par les prophètes de la Bible peut l’être également et de la même manière par des 
croyants qui reçoivent songes et visions de la part du Créateur Qui leur attribue 
ainsi la fonction de prophète contemporain. 

Schaub écrit :
[Les anabaptistes], en insistant sur l’identité de signification et de valeurs 
entre les prophètes contemporains et ceux de l’Écriture, changent le statut de 
l’Écriture qui, de texte sacré objet d’exégèse, devient maxime de vie et modèle 
social à réaliser pratiquement dans un futur immédiat. Et pour eux, la liberté 
chrétienne consiste précisément dans cette réalisation de la Parole de Dieu.3

On comprend que dans cette perspective de profonde spiritualité, l’esprit du 
message divin adressé à l’humanité l’emporte sur sa lettre comme le spécifie 
bien ce passage : « La Parole de Dieu, parole intérieure, vivante, vivifiante, tout 
à l’opposé de la lettre, ne peut être institutionnalisée sans être faussée, dépravée ; 
elle se vit en acte par ceux qu’elle inspire.»4 Le lecteur aura remarqué le caractère 
anticlérical de cette citation rapportant la vision du réformateur Karlstadt. 

Le contexte de naissance de la mouridiyya
L’histoire du Sénégal est profondément marquée par des confrontations entre 
trois principaux antagonistes : l’aristocratie traditionnelle, l’islam et la France 
coloniale. L’impact de la combinaison de leurs influences respectives sur l’évolu-
tion du pays a essentiellement caractérisé le contexte dans lequel le Mouridiyya 
est apparu. Les phases les plus significative peuvent être formulées comme suit : 
une islamisation des cours, un despotisme violent et honteux, une islamisation 
de masse, l’abolition de l’esclavage et la conquête territoriale par la France.

L’adhésion des rois à l’islam, qui avait précédé une islamisation de masse, s’af-
faiblit progressivement sous l’influence et les tentations que provoqua la traite 

3 Schaub, “Thomas Müntzer,” 24.
4 Schaub, “Thomas Müntzer,” 133.



80   |   Anabaptist Witness

négrière, entrainant les rois à s’adonner sans scrupule à des actes aussi répréhen-
sibles que le pillage, le vol, les razzias et le viol. Ils n’hésitèrent pas à réduire leurs 
propres sujets en esclavage pour les échanger contre des produits comme le sucre, 
le tabac, l’eau de vie ou des étoffes de tissu que leur proposaient les négriers. « Tout 
se passe » écrit le professeur Mbaye Gueye « comme si incapables de remédier 
efficacement à ce mal qui gangrénait la société, ils ne trouvèrent rien de mieux 
que de goûter sans retenue aux plaisirs de ce bas monde ».5

Finalement, cette fissure entre les peuples et l’aristocratie provoqua une 
série de révolutions populaires dirigées par des marabouts. Le Sénégal connut 
alors une période marquée par de nombreuses campagnes de Jihad armé. À 
la suite de l’abolition de l’esclavage, la France, ne voulant pas renoncer à sa 
domination, s’est vue contrainte de se rabattre sur le commerce des produits 
agricoles. Comme celui-ci nécessite un minimum de stabilité sociopolitique, elle 
décida d’entreprendre la conquête territoriale du pays avec Faidherbe à partir 
de 1854. Jusqu’ici son influence était indirecte et s’exerçait à partir des côtes (St 
Louis et Gorée). Faidherbe, comme en témoignent les extraits ci-dessous, va user 
de sa parfaite connaissance du pays mais aussi, force est de le reconnaitre, de 
toutes ses qualités de stratège, pour tirer profit de la situation d’insatisfaction 
des populations désormais représentées par la classe maraboutique. S’adressant 
au Damel Birima, il lui écrit :

 Le jour approche ou les marabouts de ton pays réunis à ceux du Fouta cher-
cheront à te renverser, et si personne ne s’en mêle, ils réussiront. Si tu veux bien 
gouverner ton pays je me mettrai avec toi contre le Fouta et contre le Ndiam-
bour. Mais si tu gouvernes mal je les laisserai faire (22 juin 1853).6

Aussi, pour la France, l’allié d’hier, le pouvoir despotique, devient-il l’ennemi 
d’aujourd’hui, parce que responsable des troubles sociopolitiques sources 
d’instabilité. Quant aux marabouts, si la plupart ne rêvent que de paix pour 
s’adonner à leurs activités d’agriculteur, certains comme El Hadji Omar Tall ont 
choisi le jihad armé contre les païens et les aristocrates.

Impliquant l’aristocratie, le colonisateur et l’islam guerrier, les conflits armés, 
devenus ainsi triangulaire, n’en étaient que plus meurtriers.  Et c’est l’historien 
sénégalais Mbaye Gueye qui nous offre un excellent résumé de cette situation de 
conflit généralisé :

5 Mbaye Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba: Contexte historique et géopolitique,” 
in Ahmadou Bamba face aux autorités coloniales (1889–1927), Oumar Ba (Dakar, Dar El 
Fikr, 1979), 205.

6 Oumar Ba, “La Pénétration française au Cayor: Du règne de Birima N'Goné Latyre 
à l'intronisation de Madiodo Dèguène Codou, vol. 1, 16 décembre 1854–28 mai 1861,” in 
Revue française d'histoire d'outre-mer 64, n. 235 (second trimester, 1977), 259.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   81

Marabouts, Français et ceddo7 se livrèrent des combats acharnés. Les musul-
mans s’attachaient avec une ténacité accrue à la réalisation de leur projet de 
société. Les Français désiraient pareillement réorganiser le Sénégal selon leurs 
propres principes. La vieille aristocratie était présente, jalouse de ses privilèges 
et décidée à s’immoler au besoin pour la défense de son indépendance ou de 
son genre de vie.8

Le colonisateur sut admirablement profiter de ses atouts pour sortir vainqueur 
de cette guerre tripartite. « En 1890 », précise M. Gueye, « on pouvait établir 
un constat d’échec de la résistance sénégalaise, du moins pour qui ne considérait 
que les résultats obtenus sur le terrain ».9 L’auteur a bien raison de nuancer son 
propos car il ne s’agit là, pour l’islam, que d’une défaite miliaire. La bataille allait 
s’engager sur un autre terrain : celui de la spiritualité confrérique.

On le voit donc, ici aussi, à l’instar de ce qui a marqué le contexte de naissance 
de l’anabaptisme, un climat délétère fait d’agressions coloniales et de dérives tyran-
niques des pouvoirs aristocratiques ont conduit des chefs religieux musulmans à 
prendre les armes au nom de Dieu. C’est dans ce contexte qu’est né la mouridiyya : 
une confrérie musulmane fortement marquée par la doctrine des soufis.

Quelques aspects de la théologie soufie.
A la base de la cosmogonie soufie, on trouve l’idée fondamentale que si l’Homme 
est un être profondément religieux et « capable de connaître Dieu », c’est que 
Celui-ci, en le suscitant, l’a façonné de manière à ce qu’il soit naturellement apte à 
concevoir l’existence de son Créateur et à ressentir le besoin viscéral de sa connais-
sance. C’est pourquoi, depuis son apparition sur Terre, l’homme cherche, même 
inconsciemment, à connaitre l’état et la source de la création, de sa propre création. 
Ainsi, la disposition à chercher la cause originelle et son agent divin afin d’adorer 
ce dernier, jaillit de la nature même de l’être humain. Tout être humain est par 
conséquent potentiellement capable de se souvenir de son Seigneur et Créateur 
grâce à son âme, cette parcelle de divinité enfouie dans son enveloppe charnelle.

Il a plu à Dieu, QSSSE (Dieu le Très-Haut, exalté soit-Il), après avoir conçu 
l’homme comme tel, de l’établir sur Terre comme son vicaire. Il lui a confié ce 
« mandat » ou « dépôt » (amâna) qui lui confère sa dignité propre. Si l’Esprit 
a été envoyé dans le bas-monde dans son enveloppe charnelle, c’est pour lui 
permettre de remplir cette mission qui est sa véritable destinée. Cependant, Dieu 
le Très-Haut, exalté soit-Il, dans sa magnanimité, guide l’homme pour lui éviter 
toute errance existentielle et lui rendre possible un retour triomphal vers Lui. 
Ainsi que le dit le Coran : 

7 Guerriers esclaves.
8 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 206.
9 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 207.



82   |   Anabaptist Witness

« Nous dîmes : « Descendez tous ! Toutes les fois que Je vous enverrai une 
guidance, ceux qui la suivront n’auront rien à craindre et ne seront point 
affligés » (Coran 2:38).10

Cette Direction promise n’est rien d’autre que la Religion, mais la religion perçue 
comme une Guidance éternelle et immuable ; guidance dont les prophètes ont 
été les interprètes et traducteurs au fil des siècles grâce à la nubuwwa. Ils ont aussi 
été les instruments divins de la prophétie, comme l’indique le verset ci-dessous 
dans le Livre et La Sagesse. 

Il est considéré comme un fait que l’homme, à travers son histoire, a toujours 
fait montre d’une grande vulnérabilité face aux multiples influences de la corrup-
tion et  d’innovations blâmables, ainsi qu’aux conflits qui naissent de la passion, 
par exemple de celle d’exercer le pouvoir temporel. Cette tendance à succomber 
à la tentation concupiscente justifie, selon le soufisme musulman, le caractère 
cyclique de l’avènement des « Mujjadid » (rénovateurs) de l’islam dont la mission 
essentielle est : « la revivification du Message du Prophète Muhammad, psl (paix 
sur lui) ». Message unique et transcendant, dont le Prophète Adam fut le premier 
porteur et que l’Élu de Dieu Muhammad, psl, a apporté dans sa version définitive, 
complète et parfaitement universelle, constituant ainsi le dernier maillon de la 
chaîne prophétique. Cependant, après le dernier des prophètes, des saints seront 
envoyés par Dieu pour maintenir la flamme de l’Appel sur Terre.

Abd al-Raḥmān Djami dit à ce propos :
Le Dieu Très-Haut a rendu toujours permanente la preuve de la mission du 
prophète, et a donné aux Wali le rôle d’instrument pour la manifestation de 
cette preuve, afin que les merveilles de Dieu, et le titre authentique qui attestent 
de la véracité de Mohamed, subsiste à jamais.11

En effet dans le sillage des prophètes, ces hommes et ces femmes se mettent en 
quête de Dieu « dépouillant leur âme des défauts qu’ils y trouvent, servant 
Dieu en tout temps et tout lieu, ajoutant, de leur propre gré, à leurs obligations 
rituelles légales en vigueur à leur époque d’autres formes d’adoration, des exercices 
spirituels nombreux et variés mais tous ayant été agréés par une chaîne initiatique 
authentique, jusqu’à ce que la Vérité soit leur ouïe, leur vue, leur langue, leurs 
paroles, leurs mains et leurs pieds. »  

Pour les mourides, ce fut l’un de ces augustes Hommes de Dieu, débordant 
d’un amour exceptionnel pour tous les prophètes et plus particulièrement pour 
le prophète de l’islam, psl, qui, vers la fin du XIXe siècle, a fondé la confrérie. En 
effet, comme en témoignent ses écrits, le Cheikh Ahmadou Bamba était un soufi 

10 Traduction de Muhammad Hamidullah, 2000.
11 Abd al-Raḥmān Djami, cité par Eva de Vitray-Meyerovitch, Anthologie du 

Soufisme (Paris: Sindbad, 1978), 125.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   83

authentique dont le but du combat spirituel a été d’accéder au rang de dépositaire 
de la Sagesse divine. Il finira le Livre afin qu’il serve d’outil de perfectionnement 
spirituel destiné aux disciples, c’est à dire en termes soufis, aux mourides. 

Synthèse : Et si la profondeur spirituelle était le secret des doctrines 
monothéistes pacifistes ?
Le lecteur a sans doute relevé la quasi-similarité qui existe entre les deux concep-
tions que nos deux communautés ont de l’esprit de la religion en général et de la 
nature du processus de perfectionnement par lequel l’homme doit passer pour 
se réaliser spirituellement. Le lecteur aura également observé que, pour les deux 
communautés, la transmission horizontale de la Parole de Dieu, parce qu’elle se 
fait au travers des vicissitudes et des aléas de l’histoire, risque de ne pouvoir en 
garantir que la Lettre. Son Esprit ne reste accessible à l’homme que pour autant 
que ce dernier s’élève par la pratique d’une profonde spiritualité : la théologie de 
l’Esprit pour l’anabaptisme, le soufisme pour la mouridiyya. 

Lors des rencontres de Paris, j’ai posé les questions suivante á la délégation 
mennonite : (1) Comment votre communauté a-t-elle réussi à tuer dans l’œuf 
l’anabaptisme insurrectionnel , qui n'excluait pas de prendre les armes, pour faire 
émerger l’anabaptisme mennonite ? (2) Quelle approche théologique a permis 
d’asseoir cette conception fondamentalement pacifiste malgré la violence du 
contexte ?

Voici, en substance, la remarque préliminaire à la réponse qu’un de nos amis 
mennonites a jugé utile de faire : « Malgré le contexte violent, ceux qui ont pris 
les armes avaient tort. Dieu n'a pas béni leur action. Dieu a béni la communauté 
qui a choisi de souffrir à cette époque... Les mennonites ne sont pas fiers de ce qui 
est arrivé alors… » On reconnait là les marques d’une spiritualité transcendante 
qui semble reléguer au second plan les contingences historiques.

Cette profondeur spirituelle, les anabaptistes la doivent sans doute à la 
« théologie de l’esprit » prônée par Karstadt dans le cadre de la Réforme radicale. 
Selon Schaub, cette approche théologique met l’accent sur l’origine divine de 
l’homme et considère le dépouillement des désirs charnels par l’ascétisme comme 
un processus spirituel au terme duquel l’homme se déifie. Pour Karlstadt : 

le mouvement de l’Esprit rayonne du Créateur à la créature et peut remonter 
de la créature au Créateur. L’ascèse, ayant brisé les attaches naturelles, fait le 
vide et fait régner dans l’âme l’ennui, un anéantissement total de tous les désirs, 
le croyant devient alors disponible, apte à réfléchir la lumière divine qu’il a reçu 
en partage. (Schaub 1998)

Quant au fondateur de la mouridiyya, dès le début de son ascension spirituelle, il 
saisit une occasion historique provoquée par un des plus grands érudits du pays,  
Majaxate Kala Jaxate. Celui-ci l’interpela sur le statut des Hommes de Dieu, ce 
qui le conduisit à écrire un véritable manifeste connu sous le nom de Huqqa. 



84   |   Anabaptist Witness

Dans ce poème long de 78 vers, il décrit la méthode des soufis ainsi que les étapes 
de leur Jihad de l’âme qui les rend capables de conduire leurs disciples vers Dieu, 
une fois élus par le Tout-Puissant.

Huqqa est avant tout une prise de position du Cheikh dans le débat alors 
en cours, sur le statut et le rôle des saints en islam. Il traite essentiellement des 
points suivants : le statut des Hommes de Dieu ; leur ultime objectif dans leur 
quête ; leur méthode et stratégie face à leur ennemis ; le butin escompté en cas de 
victoire ; l’utilité social de leur combat. En cas de victoire, le butin des soufis est 
composé de vertus et de dons qu’ils recevront de Dieu. Parmi ces dons on notera : 
une connaissance des maladies spirituelles ; une vision avec les yeux du cœur ; 
d’éminentes sciences de Dieu, etc. Quant aux vertus, en voici quelques-unes : 
ne jamais parler sans connaissance de cause ; pratiquer exclusivement l’autocri-
tique ; transcender l’injustice des ennemis et les coups sévères du sort ; exécrer 
l’hypocrisie, etc. Enfin leur utilité sociale réside dans leurs capacités à : prodiguer 
des conseils à l’humanité ; assurer l’éducation spirituelle des mourides ; guérir 
des vices l’âme des aspirants ; vulgariser les connaissances des Hommes de Dieu 
par l’inspiration divine.

Comme on le voit encore aujourd’hui, on ne se s’improvise pas guide spirituel 
dans le monde des soufis. Historiquement, c’est en1883, alors même qu’il dirigeait 
le centre d’enseignement légué par feu son père que le grand Cheikh fonda la voie 
mouride en proclamant publiquement avoir reçu, par voie mystique, un ordre 
du prophète. Avec cet ordre il a appelé des étudiants et tous les musulmans, et 
il continue avec ceux qui voudront le suivre dans la voie du perfectionnement 
spirituel. Cet ordre est ainsi formulé par l’hagiographie mouride :

Éduque tes compagnons par la volonté spirituelle (Himma), Cesse de les 
éduquer exclusivement par les connaissances livresques. 

On peut dire de cet acte fort, que c’est par lui que le Cheikh a publiquement 
revendiqué son appartenance à l’aréopage des dépositaires de la wilayat (sainteté). 
Plus tard, il précisera son ancrage dans la mouvance des hommes de Dieu tout 
en insistant sur le caractère équilibré de l’islam qu’il prône à l’instar de tous les 
soufis authentiques, lesquels ne délaissent jamais l’aspect extérieur de la religion. 
Le Cheikh écrit dans cette perspective :

Quant a moi, je suis à la fois dans la « Charia épurée » et dans la « Haqiqa 
éclairée.» La première recouvre tout ce qui est révélé dans le Livre ; la seconde 
englobe tout ce qui est consigné sur la Tablette bien Gardée, que ce soit 
contenu dans le Livre ou non. Cependant je ne vous recommande que ce que 
vous ont recommandé Dieu et son Prophète : s’attacher au contenu explicite 
de la Charia, et cela n’est rien d’autre que la Sunnah à l’état pur. Celui qui se 



Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   85

conforme à ma recommandation, le fera dans son intérêt ; celui agit autrement 
le fera à ses dépens.12

C’est donc bien dans la conformité avec les aspects exotériques de la religion que 
l’on s’engage dans la Voie de l’ésotérisme par la pratique du jihad de l’âme. Lequel 
se fait selon une méthode et des règles bien codifiées. 

Parmi les passages de ses écrits qui nous instruisent sur son rapport à Dieu et 
à son prophète, on trouve ce passage fort explicite où il va même jusqu'à dater les 
étapes de sa démarche, nous fournissant des précisions chronologiques qui ne 
laissent aucune place au doute. A l’instar des grands saints, il y spécifie les dons 
reçus du Seigneur dans le cadre de ses fréquentes actions de grâces. Ainsi, nous 
connaissons ses états mystiques successifs et ce qu’était pour chaque étape le prin-
cipal objectif de son combat. Le Serviteur du Prophète nous y apprend en effet que 
c’est Dieu Le Très-Haut, qui lui a inspiré de faire allégeance au Prophète (paix et 
salut sur lui) en 1301 – correspondant à 1883 ; de s’évertuer à lui dédier (psl) un 
service exclusif, jusqu’en 1311 (1893) ; de sortir, par la suite, en 1313 (1895) pour 
effectuer son exil empreint de baraka (bénédictions) et, pendant celui-ci, de ne se 
préoccuper que de pratiquer le jihad contre l’âme charnelle, le Bas-monde, Satan 
et la Passion profane (…) jusqu’en 1330 (1912) et de s’appliquer, ensuite, à vouer 
de la Reconnaissance au Sublime, le Très Haut, le Glorieux ; avant que son jihad 
triomphe contre la totalité de ses ennemis en 1332 (1914).13

Comme le montre clairement cet extrait, c’est bien la volonté de ne pas déroger 
à la doctrine que lui a inspiré le Prophète qui lui a valu les souffrances de son exil. 
Mais le Cheikh va encore plus loin après son retour d’exil survenu le 11 novembre 
1902 et publie dès 1903 un célèbre poème dans lequel – réfutant les allégations de 
ceux qui l’accusaient de vouloir lever un jihad armé – il immortalise son pacifisme 
dont il donne une définition sans ambiguïté.

En voici un extrait :
Vous m’avez déporté en m’accusant de préparer le jihad…. Vous prétendez que 
des armes sont en ma possession…Vos propos selon lesquels je prône le jihad 
sont certes vrais, cependant, moi je fais mon jihad par le savoir et la crainte de 
Dieu …Le sabre avec lequel je décapite les ennemis de Dieu est la proclamation 
de son unicité…Mes canons sont le Livre saint et ses versets…..Les lances dont 
je dispose sont les hadiths du Prophète…Les différentes branches des sciences 
religieuses sont autant de flèches acérées avec lesquelles je défends les traditions 

12 Mourtala Mboup, (2016) “L’Afrique dans la lutte contre la mouvance jihadiste: 
Quel rôle sur la pensée de Serigne Touba,” traduction en substance du poème de Cheikh 
Ahmadou Bamba, Haqqa.

13 Diop Amadou Lamine Dagana “L’Abreuvement du Commensal dans la Douce 
Source d’Amour du Serviteur” (1963), http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/
Irwaou%20nadim-fr.pdf.

http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou%20nadim-fr.pdf
http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou%20nadim-fr.pdf


86   |   Anabaptist Witness

du Prophètes……Quand à celui qui m’espionne, je lui oppose un soufisme pur, 
clairement défini par de nobles gens.14

Pour conclure, je dirai qu’il a bien fallu que ces deux communautés – nées dans 
des contextes où rien n’était plus facile pour un théologien que d’élaborer un 
argumentaire pour justifier de prendre les armes – trouvent un puissant stimulant 
pour que leurs doctrines pacifistes s’installent dans les cœurs de leurs adeptes 
et traversent la nuit des temps. Il me semble que la croyance à la possibilité pour 
tout croyant d’accéder à une « connexion verticale  » par le perfectionnement 
spirituel grâce à une spiritualité profonde au sein d’une communauté vivante et 
solidaire est le puissant antidote qui a permis à l’anabaptisme et à la mouridiyya 
de garder, au-delà des errements de l’histoire humaine, une vision transhistorique 
de la religion. C’est la seule qui soit à même de libérer le croyant des contraintes 
de toutes sortes que les contingences historiques ne cessent de charrier sur son 
chemin de retour vers son créateur.

14 Jaajumlan, Célèbre poème de Cheikh Ahmadou Bamba (traduits par l’auteur)



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       87

Lamin Sanneh, l’Institut Sanneh 
et la tradition pacifiste de l’islam 
ouest-africain
Matthew J. Krabill

Introduction
Les contributions de ce numéro spécial présentent la rencontre entre deux 
traditions pacifistes, l’une mennonite et l’autre mouride, à travers plusieurs 
regards. Cet article replace le mouvement mouride dans le contexte plus large des 
expressions et traditions islamiques historiques et contemporaines qui incarnent 
la paix et la non-violence en Afrique de l’Ouest. Pour ce faire, il s’appuie sur les 
recherches universitaires de Lamin Sanneh consacrées à la tradition pacifiste 
de l’islam ouest-africain. Sanneh propose un nouveau récit de l’islam, enraciné 
dans les cultures et les traditions africaines, tout en restant orthodoxe dans ses 
croyances islamiques, deux éléments qui contredisent la thèse dominante du 
djihadisme défendue par de nombreux chercheurs occidentaux. L’article décrit 
ensuite certaines des activités et conclusions clés d’un projet de recherche de 
trois ans (2022-2025) mené par l’Institut Sanneh (The Sanneh Institute, TSI), 
dont j’étais le coordinateur académique, sur la tradition pacifiste de l’islam 
ouest-africain. Décrire les activités du projet du TSI permet également de 
mettre en lumière mon propre parcours avec les mourides, ainsi que le rôle et 
la contribution importants de deux érudits mourides, Cheikh Babou et Fallou 
Ngom, qui ont été les principaux consultants du projet du TSI.

Matthew J. Krabill vit à Accra, au Ghana, où il est responsable pour les programmes 
académiques de l'Institut Sanneh. Avec sa femme Toni, ils soutiennent aussi des institutions 
et des initiatives d' éducation théologique en Afrique subsaharienne dans les domaines de la 
consolidation de la paix, des relations entre chrétiens et musulmans et de la missiologie. Ils 
travaillent pour la Mennonite Mission Network.



88   |   Anabaptist Witness

Lamin Sanneh et la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain
L’Influence académique de Lamin Sanneh
Beaucoup de ceux qui ont suivi des cours d’histoire, de théologie, de missiologie et 
de christianisme mondial ont invariablement lu Lamin Sanneh (décédé en 2019) et 
ses ouvrages majeurs, tels que Translating the Message, sont devenus des références 
fondamentales pour les départements universitaires du monde entier. Plus large-
ment, il est connu pour avoir enseigné l’histoire du christianisme et de l’islam 
en Afrique et pour avoir été l’un des architectes du domaine, désormais popu-
laire et largement connu, du christianisme mondial. Mais les premiers intérêts 
scientifiques de Sanneh sont moins connus et se concentraient sur l’héritage et 
l’influence durables de la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain, également 
connue sous le nom de tradition suwarienne.1 

La tradition pacifiste suwarienne comme contre-discours au djihadisme

Le manque d’accès des chercheurs occidentaux aux sources primaires ouest-africaine

La recherche de Sanneh sur la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain s’est 
déroulée à une époque où une écrasante majorité de chercheurs occidentaux se 
concentraient sur la tradition du djihad. Dans les récits coloniaux et postcoloni-
aux sur l’islam en Afrique de l’Ouest, l’accent était principalement mis sur les 
mouvements djihadistes des XVIIIe et XIXe siècles2, et de nombreux chercheurs 
occidentaux présentaient cette tradition djihadiste comme l’islam orthodoxe et 
« normatif ».3 L’accent mis sur le militantisme, la conquête et le djihadisme s’expli-
que en partie par le fait que les chercheurs occidentaux étaient incapables de lire les 
sources écrites en langues africaines. Les récits écrits par les chercheurs, les clercs 
et les chefs religieux d’Afrique de l’Ouest étaient rédigés dans des langues telles 
que le haoussa, le mandingue et le wolof. Ces sources contenaient des histoires 

1 Cheikh Al-Hajj Salim Suwari était un karamogo (érudit islamique) soninké 
d’Afrique de l’Ouest du XIIIe siècle qui s’intéressait particulièrement aux responsabilités 
des minorités musulmanes vivant dans une société non musulmane. Il a formulé une 
importante justification théologique pour la coexistence pacifique avec les classes 
dirigeantes non musulmanes, aujourd’hui connue sous le nom de tradition suwarienne.

2 John Azumah, 2017. « Beyond Jihad: The Pacifist Tradition in West African Islam » 
(Dépasser le djihad : la tradition pacifiste dans l’islam ouest-africain). International Bulletin 
of Mission Research 41 (4):363-369.

3 Parmi les rares chercheurs occidentaux qui ont abordé la tradition pacifiste dans 
leurs travaux, citons Patrick Ryan, Islam in Yorubaland : Imale (1979) ; Robert Launay, 
Beyond the Stream (1992); Ivor Wilks, The Juula and the Expansion of Islam (2000); David 
Robinson, Muslim Societies in African History (2004). Quelques autres chercheurs, pour la 
plupart occidentaux ou africains basés en Occident, ont travaillé sur certains aspects de la 
tradition suwarienne, principalement d’un point de vue anthropologique et sociologique.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   89

locales, des enseignements cléricaux, des sermons, des paraboles et des proverbes 
qui racontaient des réalités sociales et religieuses inconnues des étrangers. Tout 
aussi importantes, sinon plus, que les sources écrites étaient les récits oraux — la 
« bibliothèque vivante », comme les appelle Cheikh Anta Babou — qui consti-
tuaient souvent la source la plus riche en informations.4 En l’absence de tout 
engagement avec l’ensemble de ces sources, le récit dominant qui a émergé et a 
été exporté par les chercheurs occidentaux fut celui du djihadisme.

« Islam Noir » : récits écrits sur l’islam africain par des intellectuels 
africains
Au XXe siècle, quelques universitaires africains ont entrepris des études qui 
remettaient en question le discours dominant sur le djihad. Ils l’ont fait en grande 
partie parce que les descriptions de l’islam qu’ils avaient lues dans le cadre de leur 
éducation formelle ne reflétaient pas l’islam de leur enfance et de leurs commu-
nautés d’origine en Afrique de l’Ouest. Par exemple, le chercheur musulman 
malien Amadou Hampaté Bâ (décédé en 1991) est l’un des rares chercheurs 
musulmans de renom du siècle dernier à avoir entrepris des travaux exploratoires 
sur la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain et à avoir parlé de cette tradition 
avec admiration.5 Contrairement à la conquête et au militantisme, l’expression 
de l’islam ouest-africain décrite par Bâ était celle de l’accommodement, de l’har-
monie interreligieuse et de la coexistence pacifique. 

Lorsque des récits écrits sur l’islam africain ont été publiés par des intellec-
tuels africains tels que Bâ, ils ont rapidement été qualifiés d’« islam noir » par les 
universitaires occidentaux, en particulier parmi les intellectuels français. Le terme 
« islam noir » était péjoratif et suggérait que l’islam noir était non orthodoxe, 
syncrétique et inférieur par nature, car il se mélangeait aux cultures et traditions 
africaines. En revanche, Bâ utilisait le terme « islam noir » de manière positive et 
constructive, remarquant : « En Afrique, l’islam n’a de couleur que celle de l’eau ; 
c’est ce qui explique son succès : il [l’islam] se teinte des territoires et des pierres. »6 

Pour Bâ, l’« islam noir » résultait de la rencontre entre la tradition suwarienne 
dans laquelle il avait été élevé et sa propre culture et son héritage peuls. Plus 
précisément, l’islam ouest-africain n’était ni une importation étrangère de 
l’Arabie saoudite, ce qui le rendait supérieur à la religion traditionnelle africaine, 
ni un mélange syncrétique de l’islam et de la religion traditionnelle africaine, ce 
qui le rendait inférieur aux expressions non africaines de l’islam. Au contraire, 

4 Cheikh Babou, 29 décembre 2021. « Beyond Jihad: The Pacifist Tradition In West 
African Islam », conférence publique en ligne, The Sanneh Institute.

5 Amadou Hampaté Bâ et Gaetani Roger, 2008. « A spirit of tolerance: the inspiring 
life of Tierno Bokar ». Bloomington, IN: World Wisdom.

6 Vincent Monteil, L’Islam noir, Paris : Seuil, 1964, 41.



90   |   Anabaptist Witness

Bâ soutenait que le sol ouest-africain avait donné naissance à un islam unique, à 
la fois fidèle aux enseignements et aux traditions islamiques, mais aussi enraciné 
dans les coutumes et traditions africaines et reflétant celles-ci.

« Au-delà du djihad » : les recherches de Sanneh sur la propagation de 
l’islam par des moyens pacifiques
Ainsi, à une époque où le discours dominant sur l’islam ouest-africain était 
centré sur la tradition du djihad et où l’« islam noir » était méprisé, Lamin 
Sanneh a poursuivi ses études doctorales sur les communautés cléricales paci-
fistes diakhankés dans toute la sous-région ouest-africaine. Ses études doctorales 
ont ensuite été mises à jour et développées dans son ouvrage fondateur, Beyond 
Jihad (2016). Dans Beyond Jihad, Sanneh documente le rejet de principe du djihad 
par la tradition suwarienne et son refus du clientélisme politique au profit d’un 
pacifisme qui privilégie la diversité religieuse et préfère l’accommodement à l’ab-
solutisme et au militarisme.

Sanneh a étudié les clercs suwariens, qui ont exercé une influence considérable 
sur les Mandingues (de l’actuelle Guinée, Gambie, Mali et Sénégal) et qui ont 
adopté l’apprentissage et l’enseignement religieux comme vocation. Sanneh a 
soutenu que le pacifisme prôné par les clercs diakhankés appartenait fermement 
à la tradition islamique orthodoxe. Les Mandingues musulmans et les autres 
groupe ethniques voisines faisaient la distinction entre une classe religieuse 
professionnelle, la classe guerrière et la classe politique. Les clercs itinérants 
créaient des centres semi-autonomes pour se consacrer à leur vocation religieuse. 
Les clercs cherchaient à cultiver des traits de caractère et des vertus, tels que l’hu-
milité, l’empathie, la patience, la réciprocité, la coopération, et l’autocritique, afin 
de favoriser un engagement solide et durable entre les membres de différentes 
religions.7

L’une des caractéristiques ou pratiques distinctives de la classe cléricale 
diakhankés est qu’elle gardait ses distances avec la classe politique, résistant 
à la tentation d’assumer des fonctions politiques et évitant toute ingérence 
directe et tout contrôle de la part des dirigeants. Sanneh soutient que la position 
apolitique adoptée par les clercs était enracinée dans leur « rejet de principe 
du djihad comme instrument de changement religieux et politique »8. Dans 
son autobiographie intitulée Summoned from the Margin, Sanneh écrit : « Par 
l’éducation, l’érudition, l’itinérance et d’autres activités religieuses, les clercs 
ont suivi la voie de l’islamisation de la société plutôt que celle de l’islamisation 
de l’État. L’objectif de leurs efforts est une république cléricale plutôt qu’une 

7 Voir John Azumah, « TSI Project Background Paper » : https://tsinet.org/
wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf. 

8 Lamin O. Sanneh, 1989. The Jakhanke Muslim clerics: a religious and historical study 
of Islam in Senegambia. Lanham, MD: University Press of America, 21.

https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf
https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf


Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   91

théocratie. »9 Les clercs, ou « vicaires de la vie spirituelle », comme les appelle 
Sanneh, estimaient que l’islamisation de la société pouvait être réalisée par des 
moyens pacifiques, à savoir par l’enseignement et la persuasion, sans recourir à 
la coercition politique requise par l’islamisation de l’État. Pour les clercs, cette 
dernière approche aurait fondamentalement violé la nature morale de la foi et de 
l’enseignement islamiques.10 

Dans leur quête d’une république cléricale, ils ont conclu un pacte avec 
les gouvernants : les souverains ne pourraient entrer dans les centres religieux 
semi-autonomes que selon un calendrier préétabli et dans le but d’y pratiquer 
des exercices religieux. Une célèbre citation attribuée aux clercs résume bien leur 
position apolitique : « Si le roi nous demande de lui construire un château, nous lui 
construirons un château. S’ il nous demande de prendre les armes et de partir en guerre, 
nous lui construirons un château. Nous sommes prêts à tout pour lui.»11 

Interconnexions entre les traditions islamiques pacifistes : les religieux 
jakhanke (tradition suwarienne) et les mourides (tradition soufie)
L’importance d’inclure les travaux de Sanneh réside dans le fait qu’ils aident à 
situer la rencontre entre les mourides et les mennonites dans le contexte plus large 
des traditions islamiques de paix. Cheikh Anta Babou, un contemporain plus 
jeune de Sanneh, a suivi une ligne de recherche similaire à la sienne. Comme le 
décrivent certaines des autres réflexions de ce numéro spécial, les travaux de Babou 
se concentrent sur le mouvement mouride et son fondateur, Cheikh Ahmadou 
Bamba.12 De plus, dans la thèse de doctorat de Bornman sur les mourides 
américains, supervisée par Babou, ce dernier suggère que Cheikh Ahmadou 
Bamba a embrassé la tradition pacifiste suwarienne par l’intermédiaire des clercs 
diakhankés. Babou montre le lien entre Cheikh Bamba et l’ordre soufi Qadiriyya, 
tandis que Sanneh établit un lien direct entre le fondateur du centre clérical 
diakhankés de Touba (Guinée), Karamokho Ba, et le fondateur de la ville sainte 
mouride de Touba (Sénégal). Bornman retrace en outre l’influence spirituelle et 
intellectuelle de la tradition suwarienne sur Cheikh Ahmadou Bamba en 

9 Lamin O. Sanneh et Kelefa Sanneh, 2012. Summoned from the margin: homecoming 
of an African. Grand Rapids: William B. Eerdmans, 220. 

10 Ibid, 199.
11 Ibid, 200.
12 Cheikh Anta Mback Babou, 2007. Fighting the greater jihad: Amadu Bamba and 

the founding of the Muridiyya of Senegal: 1853-1913. Athens, Ohio: Ohio University Press; 
Cheikh Anta Babou et Knibiehler Geneviève. 2011 ; Le djihad de l’ âme : Ahmadou Bamba et 
la fondation de la Mouridiyya au Sénégal, 1853-1913. Paris: Karthala ; Cheikh Anta Mbacké 
Babou. 2021. The Muridiyya on the move Islam, migration, and place making. Première 
édition brochée. éd., New African histories. Athènes : Ohio University Press.



92   |   Anabaptist Witness

décrivant les pratiques de la tradition pacifiste suwarienne telles qu’elles sont 
observées dans la vie de Cheikh Amadou Bamba et des premiers mourides.13 

L’Institut Sanneh et la tradition pacifiste de l’islam  
ouest-africain 
Origines et vision de l’Institut Sanneh
L’Institut Sanneh a été officiellement inauguré en février 2020 en tant 
qu’institution indépendante basée à Accra, au Ghana. Il porte le nom de feu 
Lamin Sanneh, célèbre historien de Yale, spécialiste de la mission. Le professeur 
John Azumah, fondateur et directeur exécutif du TSI, est un protégé de Sanneh. 
Le TSI travaille en collaboration avec le département d’études religieuses de 
l’université du Ghana, avec pour objectif principal de fournir des ressources et de 
renforcer les capacités de recherche sur des questions et des thèmes à l’intersection 
de la religion et de la société.

Le TSI a pour vision de proposer des études universitaires en hommage à Dieu, 
en tenant compte des autres, qu’ils soient religieux ou non, afin de transformer 
la société. Au TSI, les études universitaires sont une vocation religieuse et la 
mission du TSI consiste essentiellement à former une jeune génération de 
responsables religieux et d’universitaires dotés d’une humilité théologique et 
d’une curiosité intellectuelle.

La recherche et l’engagement sont au cœur de l’identité et des activités du TSI. 
L’un des premiers projets entrepris par la TSI a été de poursuivre la recherche de 
Sanneh sur la tradition pacifiste. Le professeur Azumah remarque :

Il a fallu un géant de la recherche comme Lamin Sanneh pour créer 
un nouveau récit sur l’islam en Afrique de l’Ouest. Ses travaux ont jeté 
les bases et ouvert la voie à de nombreux autres travaux. Au TSI, nous 
lui devons de poursuivre le travail qu’il a commencé, mais nous devons 

13 Voir Bornman, pages 46-53. Les deux piliers de la vocation cléricale selon Sanneh, 
à savoir la dispersion et l’opposition à la guerre et à la politique. Sanneh identifie en outre 
une triade de la vie cléricale : al-qirá’ah (étude du Coran), al-harth (agriculture) et al-safar 
(voyage ou itinérance). Il décrit également le dévouement de Suware aux circuits pastoraux 
dont le message était axé sur le « double héritage » de la pratique diakhankés : l’engagement 
pacifiste, et l’éducation et l’enseignement comme outils de renouveau (tajdid). Les activités 
qui marquent la tradition suwarienne comprennent : (1) la dispersion, (2) l’opposition à 
la guerre/l’engagement pacifiste, (3) l’opposition à la politique, (4) l’étude du Coran, (5) 
l’agriculture, (6) l’itinérance, (7) l’éducation/l’enseignement pour le renouveau. Voir 
chapitre 2, Jonathan Frederick Bornman. 2021. « American Murids: Muslim Proponents 
of Nonviolence Open Alternative Conversations About Islam, Jihad and Immigration » 
(Les mourides américains : les musulmans partisans de la non-violence ouvrent des conver-
sations alternatives sur l’islam, le djihad et l’immigration). Doctorat, Oxford Centre for 
Mission Studies (Royaume-Uni).



Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   93

également aux communautés d’Afrique de l’Ouest, tant chrétiennes que 
musulmanes, de raconter l’histoire d’un islam qui incarne et prône la non-
violence, la tolérance envers les autres religions et l’hospitalité, ainsi qu’un 
islam qui encourage la neutralité politique.14

Projet TRT : La tradition pacifiste de l’islam en Afrique de l’Ouest
En 2022, le TSI a obtenu une subvention de trois ans du Templeton Religion 
Trust (TRT) pour étudier la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain. Le projet, 
intitulé « Engaging the Church, the Mosque and the Academy for the Transformation 
of West African Society » (Impliquer l’Église, la mosquée et le monde universitaire 
dans la transformation de la société ouest-africaine), visait à réévaluer la tradition 
dominante de l’islam ouest-africain, à savoir celle du militantisme et du 
djihadisme, et à remettre en question son statut perçu comme une représentation 
de l’islam normatif. Le projet remettait en question les idées dominantes sur 
l’islam et cherchait à créer un nouveau contre-récit autour de l’islam qui promeut 
les valeurs de non-violence, d’hospitalité et de construction de la paix.

J’ai été le coordinateur académique du projet, et deux des principaux 
consultants académiques que nous avons engagés étaient Cheikh Babou et Fallou 
Ngom. Tous deux sont des mourides du Sénégal et sont des universitaires estimés 
dans leurs domaines respectifs.

L’implication de Babou dans les initiatives interconfessionnelles est évidente 
dans le rôle de soutien qu’il a joué dans les débuts du TSI. Il est un ami personnel 
d’Azumah et a été une source inestimable de soutien relationnel et de conseils. 
En partenariat avec le TSI, Babou a donné une conférence à la Faculté universi-
taire islamique du Ghana (2023) intitulée « Réimaginer la Daar Al-Islam : les 
minorités musulmanes et la question de l’appartenance ».

Avec Azumah, il a également coédité le recueil en l’honneur de Sanneh intitulé 
Territoriality and Hospitality: Christian and Muslim Perspectives (2025).

Fallou Ngom est également un ami fidèle et dévoué du TSI. Ngom a été le 
principal superviseur académique de la collecte et de la traduction en langues 
locales (l’ajami, voir ci-dessous) des œuvres des principaux clercs de la tradition 
pacifiste. Ses intérêts académiques portent sur l’histoire intellectuelle écrite de 
l’Afrique, les interactions entre les langues africaines et non africaines, les adap-
tations de l’islam en Afrique et la littérature en ajami en Afrique et dans la dias-
pora. L’expertise de Ngom en matière d’ajami s’est avérée indispensable pour notre 
projet de cartographie, de sélection, de transcription et de traduction en anglais 
de manuscrits en ajami provenant de diverses langues d’Afrique de l’Ouest.15 Il 

14 Entretien réalisé par Matthew J. Krabill avec le professeur Azumah le 10 juillet 
2025 à Accra, au Ghana.

15 Voir Fallou Ngom, Beyond African Orality: The ʿAjamī Poetry of Sëriñ Mbay Jaxate 
(New York, NY : Oxford University Press, à paraître en septembre 2025); 2016. Muslims Beyond 



94   |   Anabaptist Witness

s’est montré remarquablement patient en nous accompagnant, mon équipe et 
moi-même, dans la réalisation d’un projet qui dépassait nos domaines 
d’expertise. 

Convergence du projet Templeton Religions Trust et des 
conversations avec les mourides
Sur le plan personnel, le projet TRT a coïncidé avec mes discussions avec Jonathan 
concernant une éventuelle rencontre entre mennonites et mourides à Paris. Je 
connaissais les mourides depuis de nombreuses années (passées en Côte d’Ivoire), 
mais n’en avait qu’une connaissance superficielle. Environ 25 % des résidents de 
la Côte d’Ivoire sont nés à l’étranger (le pourcentage le plus élevé de tous les pays 
d’Afrique) et parmi eux se trouvent de nombreux immigrés sénégalais de première 
génération ainsi que beaucoup d’autres qui vivent dans le pays depuis des généra-
tions. Une grande partie de la culture sénégalaise est assimilée par les Ivoiriens, y 
compris la musique sénégalaise, et le chanteur sénégalais le plus célèbre des 
années 80 et 90 était Youssou N’Dour, qui est lui-même mouride.16 

Ma première conversation significative avec un mouride a eu lieu en ligne 
pendant la COVID, avec Djiby Diagne, un bon ami de Jonathan. Après notre 
première conversation sur Zoom, Djiby m’a aimablement fait parvenir plusieurs 
livres et articles, dont beaucoup avaient été écrits par Cheikh Babou, notamment 
Fighting the Greater Jihad (2007). Il m’a également fait parvenir Muslims Beyond 
the Arab World (2016) de Fallou Ngom.

Peu après, Babou a publié Muridiyya on the Move (2021), qui se concentrait 
sur les communautés mourides en Afrique de l’Ouest et à Paris (où je vivais alors), 
suivi de la thèse de Jonathan, American Murids (2021). Ces ouvrages m’ont beau-
coup intéressé, car la migration africaine et l’identité religieuse étaient également 
au cœur de mes études doctorales.

Quoi qu’il en soit, j’ai dévoré la littérature dont m’avait parlé Diagne et, à 
travers elle, je suis devenu fasciné à plusieurs niveaux par les mourides. Il y avait 
des questions d’historiographie, d’indigénéité et de production de connaissances 
autochtones, de minorités religieuses, d’identité ethno-religieuse, de construction 

the Arab world: The odyssey of A̒jamī and the Murīdiyya, Religion, culture, and history series. 
New York, NY: Oxford University Press; “West African Manuscripts in Arabic and African 
Languages and Digital Preservation”, dans Oxford Research Encyclopedias: African History: 
1-28. https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/
acrefore-9780190277734-e-123.

16 Les paroles de son album de 2004, Egypt, faisaient l’éloge du soufisme mouride. 
L’album a été bien accueilli par les critiques et le public occidentaux, mais a suscité une 
vive controverse au Sénégal, où beaucoup ont jugé inapproprié d’intégrer l’islam dans 
la musique populaire. La controverse a même conduit à une interdiction de l’album au 
Sénégal pendant deux ans.

https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123
https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123


Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   95

de la paix et de non-violence, de migration et d’identité religieuse, ainsi que des 
parallèles évidents avec l’expérience mennonite, qui m’ont toutes laissées avec 
davantage de questions, un désir de poursuivre les conversations et l’espoir de 
nouvelles rencontres en personne.

Ainsi, la vision de Jonathan d’une rencontre entre les mennonites et les 
mourides, mes conversations et mes nouvelles relations avec les mourides à Paris, 
ainsi que ma lecture des travaux de Cheikh Babou sur Cheikh Amadou Bamba 
ont convergé avec le projet de TSI sur la tradition pacifiste de l’islam en Afrique 
de l’Ouest. Compte tenu de tout cela, ce serait un euphémisme de dire que j’ai 
considéré comme un honneur et un privilège de me retrouver ensuite à travailler 
avec deux éminents chercheurs mourides sur la tradition pacifiste de l’islam 
ouest-africain. 

Les quatre principaux résultats du projet TSI
Les quatre principaux résultats du projet sont présentés ci-dessous. Les deux 
premiers seront abordés plus en détail dans les paragraphes suivants :

1.	 Une étude sur la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain, com-
prenant des biographies des principaux clercs historiques et contem-
porains de cette tradition.

2.	 Commander la collecte et la traduction d’ouvrages de grands clercs de 
la tradition pacifiste dans les langues locales (l’ajami) et documenter 
leurs parcours.

3.	 Organiser des réunions régionales de chercheurs musulmans et chré-
tiens afin d’évaluer les programmes et les cursus scolaires des écoles et 
institutions théologiques privées chrétiennes et islamiques, dans le but 
de favoriser la littératie religieuse. 

4.	 Développer un réseau de chercheurs musulmans et chrétiens afin de 
mener une étude scientifique continue sur des thèmes d’intérêt com-
mun au sein de l’islam et du christianisme en Afrique.

Appel à contributions sur la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain 
S’appuyant sur les travaux de Sanneh, le TSI a lancé un « appel à propositions sur 
la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain » (résultat n° 1). Dans le cadre de ce 
projet interdisciplinaire et interconfessionnel, des équipes de recherche composées 
de deux universitaires et constituées d’un musulman et d’un chrétien, de 
préférence issus de disciplines différentes. Douze chercheurs, musulmans et 
chrétiens, ont obtenu des subventions. La collaboration entre chercheurs musul-
mans et chrétiens devait servir de modèle d’engagement interreligieux dans le 
domaine universitaire, trop souvent absent de ce type de projets.



96   |   Anabaptist Witness

Les articles des lauréats seront publiés au printemps 2026 dans une nouvelle 
revue lancée par TSI. Parmi les thèmes abordés, citons : 1) les réactions et les 
débats entre chercheurs musulmans face aux groupes militants contemporains 
dans le nord du Nigéria ; 2) les théologies du djihad pacifiste dans les œuvres de 
certains cheikhs nigérians ; 3) les prophétesses musulmanes, les rôles de genre et 
la construction de la paix en Côte d’Ivoire contemporaine ; 4) la tradition pacifiste 
et le mouvement Ahmadiyya en Afrique de l’Ouest et 5) le pacifisme islamique 
dans la culture juridique musulmane de Guinée-Bissau.

Appel à manuscrits en ajami sur l’Islam et la construction de la paix 
en Afrique de l’Ouest
Le TSI a également lancé un « appel à manuscrits en ajami et en arabe sur l’islam 
et la construction de la paix en Afrique de l’Ouest » (résultat n° 2). L’ajami est une 
forme enrichie de l’écriture arabe utilisée pour écrire les langues africaines. 
Pendant des siècles, la compréhension qu’avaient les chercheurs de l’Afrique 
subsaharienne provenait des archives écrites des colonialistes européens, qui 
propageaient l’idée que les Africains subsahariens n’avaient pas de langue écrite 
qui leur soit propre. Contrairement à cette idée largement répandue et populaire 
en Occident, Fallou Ngom note que « les peuples d’Afrique subsaharienne 
utilisent un système d’écriture dérivé de l’arabe pour consigner les détails de leur 
vie quotidienne depuis au moins le Xe siècle »17. 

Les traditions ajami ont existé pratiquement partout où l’islam s’est répandu 
et a prospéré, des sociétés wolof et mandingue en Sénégambie aux communautés 
ouïghoures en Chine. Tout comme l’écriture latine s’est répandue dans le monde 
entier avec le christianisme et a été modifiée pour écrire de nombreuses langues, 
l’écriture arabe s’est également répandue dans le monde entier grâce à l’islam et 
s’est enrichie pour écrire les langues des musulmans non arabes18. 

Les documents issus des traditions ajami constituent une source importante 
et peu explorée de connaissances sur l’Afrique. Ils sont riches et variés et compren-
nent à la fois des manuscrits religieux et profanes. Les documents religieux 
comprennent des prières, des talismans protecteurs, des documents didactiques 
en vers et en prose, des élégies, des hagiographies, des traductions d’ouvrages sur 

17 Lara Ehrlich, 23 janvier 2020, “Digitizing Ajami, a Centuries-Old African Script” 
(Numérisation de l’ajami, une écriture africaine vieille de plusieurs siècles), Université 
de Boston, The Brink: https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-writte
n-language/. 

18 Article à paraître, Fallou Ngom, « Islam and World Peace: Reflections of a 
Mandinka Ajami Scholar » (La paix mondiale et l’islam : réflexions d’un érudit mandingue 
ajami), TSI Press.

https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/
https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/


Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   97

la métaphysique islamique, la jurisprudence, le soufisme et des traductions du 
Coran dans les langues africaines.19

En réponse à l’appel lancé par le TSI pour recueillir des manuscrits en ajami 
sur l’islam et la construction de la paix en Afrique de l’Ouest, plusieurs manuscrits 
ont été sélectionnés pour être transcrits et traduits. Un poème en ajami haoussa, 
intitulé « Nigéria : une nation riche et multiethnique », décrit les défis auxquels 
sont confrontés les citoyens nigérians, notamment la diversité ethnique, la 
corruption et les bouleversements politiques, et formule des recommandations 
pour créer une société plus pacifique et plus juste. Un autre manuscrit écrit en 
haoussa latin, intitulé « Les femmes clercs dans le califat de Sokoto : XIXe-XXe 
siècles », souligne le rôle important joué par les femmes dans la vie intellectuelle 
du califat de Sokoto, dans le nord du Nigéria, notamment leur interprétation du 
Coran, leur étude et leur application de la loi islamique, la transmission du savoir 
islamique par la création d’écoles et l’orientation spirituelle et le soutien moral 
qu’elles apportaient aux individus et à la communauté.

Outre les manuscrits en ajami, deux articles supplémentaires ont été 
commandés afin de fournir une cartographie thématique de l’ajami en Afrique 
de l’Ouest et un aperçu de l’état des interactions académiques et non académiques 
avec l’ajami en lien avec la tradition pacifiste de l’islam en Afrique de l’Ouest.

Le premier de ces articles, rédigé par Amidou Sanni, utilise le Nigéria comme 
représentant de l’Afrique occidentale anglophone et se concentre sur les traditions 
linguistiques fulfulde, haoussa, kanuri, nupe et yoruba. Le deuxième article, 
rédigé par Fallou Ngom, se concentre sur l’Afrique francophone et traite de trois 
traditions ajami ou écoles de pensée, chacune ayant son propre centre islamique, 
une pédagogie distincte et des érudits qui représentent et défendent chaque école 
de pensée. Ces écoles sont l’école Fuuta Jalon Ajami, l’école Mandinka Ajami et 
l’école Wolof Ajami.

Documentaires vidéo sur les clercs de la tradition pacifiste 
contemporains
Un troisième appel à contributions (résultat n° 1) visait à identifier les « principaux 
clercs contemporains de traditions pacifistes en Afrique de l’Ouest » qui prônent 
la non-violence et la coexistence harmonieuse dans un contexte pluraliste, pren-
nent au sérieux les cultures et les réalités africaines et s’engagent de manière posi-
tive et constructive à leur égard. Il s’agit de religieux qui promeuvent ou prônent 
la paix dans leurs sermons, leurs enseignements, leurs écrits, leur autorité, leur 
activisme et leurs engagements interreligieux et politiques. Depuis des générations, 

19 Fallou Ngom, 2021, « Ajami Sources and Knowledge Production about Africa in 
the 21st Century » (Sources ajami et production de connaissances sur l’Afrique au XXIe siècle). 
Actes de la conférence African Futures : https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/
abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x.

https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x


98   |   Anabaptist Witness

les clercs en Afrique de l’Ouest contribuent de manière significative à perpétuer 
la tradition non violente et apolitique de l’islam dans cette région. Par leur vie, 
leurs enseignements et leurs œuvres, ils continuent de façonner la nature et l’évo-
lution de l’islam en Afrique.

En documentant les histoires des principaux religieux contemporains, cette 
composante du projet visait à promouvoir une tradition pacifiste vivante et vécue 
de l’islam en donnant accès à des clercs musulmans autochtones qui ont été 
négligés, et continuent de l’être, par un large public. Les documentaires vidéo 
sont principalement destinés à être utilisés dans des contextes éducatifs, dans le 
cadre de programmes d’études supérieures et de troisième cycle. 

Au besoin, ils seront également mis à disposition sur les réseaux sociaux, 
promus auprès d’organisations chrétiennes et musulmanes et diffusés dans les 
médias nationaux.

L’appel a permis de sélectionner trois principaux clercs, représentant le Ghana, 
la Côte d’Ivoire et le Nigéria. Cheikh Babou avait recommandé un cheikh 
mouride du Sénégal, mais en raison de ses soucis de santé, nous n’avons pas pu 
mettre en place un projet le concernant pour le moment.

Contributions de Cheikh Osman Nuhu Sharubutu  
Assumer le rôle d’imam national en chef : un tournant décisif
Je tiens à souligner la contribution de Cheikh Osman Nuhu Sharubutu, le clerc 
du Ghana sélectionné. Cheikh Osman Nuhu Sharubutu, qui a plus de 100 ans, 
est le chef de Tijaniyya et l’imam national de la communauté musulmane du 
Ghana. La plupart des Ghanéens s’accordent à dire que le Cheikh Sharubutu 
inspire actuellement plus d’admiration et de respect que n’importe quelle autre 
personnalité religieuse ou politique au Ghana. Au sein de l’islam au Ghana, il 
existe quatre traditions principales, à savoir la Tijaniyya, qui est la plus importante, 
l’Ahlus Sunna, l’Ahmadiyya et la Shia.

Historiquement, ces quatre groupes musulmans ont été profondément divisés 
par des divergences idéologiques qui ont donné lieu à des tensions, voire à des 
attaques violentes les uns contre les autres. Cependant, l’accession de Cheikh 
Sharubutu au poste d’imam national dans les années 1990 a marqué un tournant 
pour l’unité de la communauté musulmane au Ghana et a suscité l’espoir d’un 
œcuménisme et d’une collaboration plus profonds entre musulmans. 

Renforcer les relations interreligieuses et maintenir la neutralité 
politique
Cheikh Sharubutu a également joué un rôle central dans le renforcement des 
relations interreligieuses, notamment en nouant des liens avec la communauté 
chrétienne. « L’architecture de paix au Ghana » a été mise en place par des organ-
ismes œcuméniques chrétiens, les Ahmadiyyas et Cheikh Sharubutu. Cheikh 



Le Pacifisme Doctrinal Religieux    |   99

Sharubutu a travaillé en étroite collaboration avec le Conseil national pour la paix 
et ses conseils ont été et continuent d’être sollicités de manière intentionnelle sur 
des questions d’intérêt national en période de crise économique et politique. Au 
fil des ans, il a également démontré un engagement sans équivoque en faveur de 
la neutralité politique, choisissant de respecter un principe fondamental, à savoir 
reconnaître, respecter et soutenir le parti politique au pouvoir. Ainsi, il reconnaît 
pleinement tous les présidents du Ghana qui ont assumé cette fonction et a été 
loyal envers eux.

Construire la paix entre chrétiens et musulmans
Les nombreux actes et gestes publics de Cheikh Sharubutu ont démontré ses 
convictions religieuses et son engagement constant en faveur de la consolidation 
de la paix entre musulmans et chrétiens. Ses actions ont à plusieurs reprises 
« hérissé le poil » des communautés chrétiennes et musulmanes. Par exemple, il 
était le directeur de la mosquée centrale d’Accra, qui partage un mur avec l’une 
des églises charismatiques les plus populaires du Ghana, l’International Central 
Gospel Church (ICGC), dirigée par le célèbre pasteur, le révérend Dr Mensa Otabil. 
Dans le cadre de l’un de ses projets anniversaire en 2011, l’ICGC a exprimé son 
désir de rénover et de repeindre la mosquée centrale. Cheikh Sharubutu a accepté 
cette offre avec enthousiasme, mais il a ensuite été critiqué par une partie de la 
communauté musulmane et certains lui ont demandé de s’excuser d’avoir permis 
à une église de financer la peinture de la mosquée centrale. Pour défendre son 
action, Cheikh Sharubutu a déclaré : 

« Je veux, après mon départ (ma mort), laisser un héritage d’amour, de coopéra-
tion et de bonne volonté entre les chrétiens et les musulmans de ce pays. De 
plus, nous sommes tous les descendants d’Abraham et croyons en un seul Dieu. 
Par ailleurs, les chrétiens financent chaque année le hajj (pèlerinage à La Mec-
que) des musulmans ; ils nous donnent de la nourriture pour notre jeûne du 
ramadan ; alors quelle est la différence ? Ce geste nous aidera à maintenir la 
cohésion et la paix de notre nation et je ne le regrette pas, ni ne dois d’excuses à 
qui que ce soit. »20

Conclusion
La tradition pacifiste vécue et vivante de l’islam en Afrique de l’Ouest s’incarne 
dans la vie de Cheikh Osman Nuhu Sharubutu. Les réflexions contenues dans 

20 Emmanuel Kwame Tettey. 2023. « Ghanaian Muslims in Search of a Representative 
Institution: The Legacy of Sheikh Osman Nuhu Sharubutu and Future Prospects » (Les musul-
mans ghanéens à la recherche d’une institution représentative : l’héritage de Cheikh Osman 
Nuhu Sharubutu et les perspectives d’avenir). Islam & Christian Muslim Relations 34 
(2):146.



100   |   Anabaptist Witness

ce numéro spécial décrivent la rencontre avec une autre tradition islamique 
ouest-africaine de construction de la paix que celle de Cheikh Sharubutu, à savoir 
celle des mourides, et la tradition de construction de la paix des mennonites.

Les travaux universitaires de Sanneh ont ouvert de nouvelles perspectives en 
redécouvrant la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain et, ce faisant, ont 
promu un nouveau contre-récit à celui du djihadisme qui en est venu à dominer 
et à occuper les esprits et les cœurs de tant de personnes. Le TSI a modestement 
contribué à ces efforts et continuera à le faire. Compte tenu de tout cela, le Cri 
pour la Paix lancé par Cheikh Babou devrait inciter les mennonites du monde 
entier à s’informer et à s’engager auprès des musulmans intéressés ou désireux de 
suivre leurs propres traditions pacifistes islamiques. De plus, puisse-t-il également 
encourager les mennonites à ne pas se détourner des fondements chrétiens de leur 
propre tradition pacifiste, mais plutôt à s’inspirer de la vie, du ministère, de la 
mort et de la résurrection de Jésus, ainsi que de la tradition anabaptiste, comme 
moyen significatif de s’engager et de construire des relations avec leurs frères et 
sœurs mourides.



Anabaptist Witness 12.2 (December 2025)       101

Book Reviews

Russell P. Johnson, Beyond Civility in Social Conflict: Discourse, 
Critique, and Religious Ethics, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2024. 360 pp. $130.00 USD. ISBN: 9781009427210.

For those seeking useful ethical signposts for navigating our increasingly polar-
ized public sphere, this book provides an accessible review of key pathways along 
with a well-supported road map for a specific communication course, one that 
incorporates numerous principled paths familiar to Anabaptists seeking to live 
and speak in the way of peace. Russell P. Johnson, a Mennonite scholar who 
teaches religious studies and philosophy at the University of Chicago, favors 
a meandering hike through the social conflict of the culture wars that wends 
between dialogue and criticism, persisting with both empathy and judgment. 

Johnson’s book exemplifies the practices of dialogue and criticism he advo-
cates by rehearsing the arguments among three prominent approaches to commu-
nication ethics with critical appreciation: “Civility” establishes an etiquette for 
polite deliberation within the democratic public sphere, stressing the value of a 
respectful process over the achievement of outcomes. By contrast, “Victory” uses 
any rhetorical means necessary, including appeals to fear and prejudice, to achieve 
desired and especially urgent outcomes. Finally, “Open-mindedness” regards any 
form of persuasion as an act of violence and practices nonjudgmental dialogue 
focused on mutual understanding instead. 

Johnson helpfully compares each of these prominent communication ethics 
frameworks with similar positions related to the ethics of war. “Civility” adopts 
moral criteria for arguments that echo just war theory (if not actual just war 
practice). “Victory” employs an overriding concern for defeating enemies at all 
costs that is analogous to a crusader mentality. “Open-mindedness” reflects the 
refusal to participate in war that is comparable to nonresistance and conscien-
tious objection. 

For Johnson these three dominant approaches to communication and warfare 
share a common naivete about the relationship between means and ends—namely, 
the assumption that means and ends are as distinguishable in practice as they 
are in theory. For example, “Civility” imagines that criteria for moral means can 
be maintained against the desire for a specific outcome; “Victory” assumes that 
virtuous goals will not be corrupted by depraved means; and “Open-mindedness” 
tends not to be open to the possible morality of persuasion. 



102   |   Anabaptist Witness

Johnson’s counterproposal to these standard communication ethics options 
is “integral communication criticism” (ICC), a perspective based in the social 
philosophy of nonviolent direct action as developed and practiced by Martin 
Luther King, Jr., especially his insight that “the end represents the means in 
process and the ideal in the making.” ICC thus assumes that the ethical qualities 
of communication practices must reflect the goals they seek to accomplish; if we 
want to achieve a world with more peace and justice, then our communication 
choices, including the messages we send implicitly, should be peaceable and just 
through nonverbal and stylistic choices. If we want to build a society that is based 
on truthful and accurate knowledge, then we must speak truthfully. If we want 
to achieve liberation, we need to practice communication that avoids domination.

This latter commitment to a form of communication that invites involvement 
and humanization takes Johnson to the dialogical criticism of Paulo Freire’s 

“pedagogy of the oppressed,” as well as to the mutual consciousness-raising of 
Karlyn Kohrs Campbell’s feminist rhetoric—both of which resist monological 
communication while challenging the illusions and conventions of oppression. 
Johnson’s exploration of the dialogical paths outlined by Freire and Campbell 
lands him finally in the indirect communication model theorized and practiced 
by the nineteenth-century Danish philosopher of Christian existentialism Søren 
Kierkegaard, whose writings and teachings seek to liberate Christian faith from 
the constraining belief systems of Christendom.

In Kierkegaard’s Christian model of indirect communication, which is offered 
as a faithful alternative to the monological dominion of apologetics and theolog-
ical argumentation, the speaker or writer hides their assumptions and purposes, 
and possibly even their identity, while building a relationship of trust with their 
interlocutors, including those who would be otherwise alienated by a direct attack 
on the illusions of Christendom to which they cling. This relationship-focused 
habit of communication is a practice of witness and ministry rather than a 
projection of belief and conformity, and may therefore involve prevarication and 
concealment—including the affirming of audience perspectives that the speaker 
opposes—to avoid driving the audience deeper into their illusions. At the same 
time, a ministering form of indirect communication seeks always to move the 
audience from corrupting illusions toward an authentic relationship with the 
divine and specifically with Jesus Christ.

While Johnson assumes that Kierkegaard’s indirect form of communication 
can credibly support the implementation of Integral Communication Criticism, 
it is questionable whether prevarication and concealment can be justified accord-
ing to the moral criteria of ICC, where ends are implicit in means. Do we really 
want a world in which our communication practices give us more deception? Is 
not ministering to one’s audience by concealing one’s identity simply a pious form 
of manipulative and controlling rhetoric?



Book Reviews   |   103

Here is where the indirect communication displayed by Jesus in the Gospels 
provides a corrective to Kierkegaard’s perhaps overly strategic investment in iden-
tification with the audience. From pointed dialogue with his critics to disorienting 
parables offered to his disciples, Jesus’s most common approach to ministry is 
provocation, some of which provokes a backlash that eventually gets him killed. 
In the communication ethics of Jesus, such persecution by one’s opponents is 
not a sign of failure but of faithfulness.

Moreover, the model of faithful communication proposed by Jesus in the 
parable of the sower does not assume that the sower can control the outcome 
of dissemination, as Kierkegaard seems to do. The seed of the word is offered 
to all without reserve or cunning, although Jesus nevertheless weeps because 
his audience rejects the things that make for peace—suggesting that resisting 
the temptation to control audience reception does not necessarily compromise 
sympathy and identification.

Whether or not Kierkegaard’s indirect communication model exceeds the 
bounds of ICC, the wisdom and worth of the dialogical and critical model of 
communication ethics that Johnson advocates in this book is not in question. 
Both in the church and in the broader public sphere, this deeply informed call 
for both dialogue and criticism is timely and should prove useful to all who seek 
to move the world toward more peace and justice with their words—even if the 
tongue that utters them is difficult to tame or control, as the epistle of James 
reminds us.

Gerald J. Mast is Professor of Communication and the Harry and Jean Yoder Scholar 
in Bible and Religion at Bluffton (Ohio) University. He has authored and edited numer-
ous books and essays in Anabaptist studies, including Separation and the Sword in 
Anabaptist Persuasion (Cascadia, 2006) and Go to Church, Change the World: 
Christian Community as Calling (Herald, 2011). He currently serves as editor of the 
C. Henry Smith Series in Anabaptist Culture and Thought. 

Jonathan Bornman, American Murids: A Lived Practice of 
Nonviolence, Peter Lang, Oxford, 2024. 281 pp. $129.95 (Canada), 
$99.95 (US) (hardcover), ebook $99.95 (US). ISBN: 978-1-63667-144-4.

Every peace church college or university should have a copy of American Murids: 
A Lived Practice of Nonviolence. So should many congregations. While the book 
recounts a primarily social-scientific study, it teaches us about another version of 
faith-based nonviolence in practice and philosophy. That it is a Muslim version 
of those faith practices will help North Americans counteract the predominant 
understanding of Islam as an inherently violent religion. Let’s be honest—histor-
ically speaking, Christianity was and remains an inherently violent faith also.



104   |   Anabaptist Witness

While teaching at a small, undergraduate Christian college, I once managed 
to get a course on Islam approved that a Muslim cleric and I co-taught. Shortly 
afterward, college administration decided the course would not run again. No 
rationale was given, but I suspect one of the reasons was that both the other 
teacher and I explicitly respected each other’s attempts to follow the sole Creator 
God, and we asked the course participants to do so also.

Given the unfortunate reality that such an interfaith attitude is challenging 
to many Christians, Jonathan Bornman’s theological perspective is a welcome 
contribution to interfaith dialogue: “God places gifts in communities,” he 
states, “and part of our mission is to discover those gifts” (20). Recognizing the 
God-given giftedness of others is central to his missiological orientation. 

Bornman is particularly interested in how the Muridiyya, as Muslim immi-
grants in the US, articulate nonviolence and practice their faith as newcomers 
committed to their new country. His goal for the book is that “telling their story 
is my contribution to the well-being of America [sic]” (20). 

Bornman is head of Eastern Mennonite Missions’ (EMM’s) Christian-Muslim 
Relations Team. For ten years he lived in Senegal with EMM, where he learned the 
Wolof language. After returning to the United States, he began a PhD program 
at the Oxford Centre for Mission Studies via Middlesex University. American 
Murids is a version of his research. It reads somewhere between an academic 
text and the sort of storytelling that is at the heart of good nonfiction. This is an 
ethnographic study, which means it is founded in observation and participation.

The Murids are an ethnic group from Senegal who speak Wolof. But the word 
“murid” (or “mourid”) can also mean a spiritual novice or seeker. The Muriddiyya 
are a Sufi sect, part of a form of Islam in West Africa that might have its roots in 
the twelfth or thirteenth century and a long tradition of pacifism (studied also by 
the eminent West African missiologist Lamin Sanneh). These particular Murids 
are followers of a teacher from the nineteenth and twentieth centuries—Shaykh 
Amadu Bamba (d. 1927). Shaykh Bamba was active during the French colonial 
period and advocated a pragmatic and principled nonviolence. 

While there are some three million in the Murid diaspora, the Muriddiyya 
number some fifty thousand in the United States, with a large number in New 
York City, where Bornman conducted his research. As per good research practice, 
Bornman is clear with community members about his Christian identity; that he 
is obviously both White and Wolof-speaking puts him in a unique but liminal 
insider/outsider space.

The book’s seven chapters begin with explanation of Shaykh Bamba’s teach-
ing and then move to describing how these teachings are practiced as part of a 
diasporic community in the West. Notably, Bamba predated Mahatma Gandhi 
(d. 1948) and Martin Luther King, Jr. (d. 1968) and other better-known practi-
tioners of nonviolence. The ethnographic components focus on a corner store, a 
youth group, and several key events held by the community. Two of the chapters 



Book Reviews   |   105

focus on the youth, which enables Bornman to describe efforts at intergen-
erational transmission of the faith and nonviolent praxis. The challenges of 
the Muridiyya sound remarkably like what Anabaptists experience in our own 
churches. 

American Murids focuses mostly on the Murids’ practices of the faith in 
their contemporary circumstances. Their practice of nonviolence is significant, 
not only because of its historical use in the resistance to French empire but also 
because dozens of Wolof-speaking taxi drivers have been murdered in New York 
in a recent four-year period. Anti-Muslim threats from other Americans also 
challenge the Murids’ nonviolent ethic-in-practice. 

In order to articulate what type of pacifist Bamba was, Bornman describes 
a number of different forms of violence and nonviolence. Of particular interest 
to Bornman is the question about how a leader committed to nonviolence reads 
the Qur’an and follows in the tradition of Mohammed. Mohammed was nonvi-
olent during the Mecca period (the early stages of his religious organizing). But 
after the hijrah (flight) to Medina, he became a sociopolitical leader as well as a 
religious one, and the burgeoning Muslim community engaged in defensive and 
then offensive battle with their enemies. 

Reading the Qur’an and understanding the Muhammadan tradition (which 
varies from the post-Muhammed caliphate eras) yields three crucial consider-
ations vis a vis nonviolence: 

1.	 Is the Meccan model of nonviolence exceptional or potentially norma-
tive for ethics and practice? That is, what is the role of the faith-full 
(sic) citizen? 

2.	 Is there an a priori basis for nonviolence? That is, are nonviolence 
practices mostly to be strategically employed when they appear more 
pragmatic or effective in the conditions of a sinful world (e.g., the only 
feasible resistance to more powerful colonial authorities)? 

3.	 What is the extent to which Bamba’s nonviolence is based in Murid 
cultural values of community-based well-being? As Bornman explains, 
this value emphasizes what is good for society and Bamba concludes 
that violence generally speaking is not-good and therefore nonviolence 
is normative. 

Bornman concludes that “Bamba’s hermeneutic of community well-being 
influenced him towards a non-violent exegesis of the Quran” (54, emphasis added). 
Therefore, Bamba follows Mohammed in Mecca but not Medina.

Although the study shows that Murids believe their Islamic form of nonvi-
olence is a valuable contribution to American culture and American discourse 
about Muslims, Bornman points out numerous practices that inhibit the efficacy 
of their contribution. One example is the need to speak Wolof to participate in 
the community. Another is the practice of sending children back to Senegal 



106   |   Anabaptist Witness

for a few years of faith and cultural formation. I could not help but think of 
ways that insider Anabaptist practices likewise reduce the effects of Anabaptist 
peace-charisms on the greater Christian church. 

A couple of quibbles with the book: I would have preferred a better summary 
of the history of the Muridiyya and the French colonization of Senegal. More 
effectively placing Bamba and the Murids in that context would have deep-
ened my understanding of Bamba’s version of pacifism and how it developed. 
Furthermore, there is a bit of repetition in the book as some of the same events 
are revisited. However, the conclusion itself is a summary worth reading even if 
one does not read anything else. It is a mere ten pages. The glossary and effective 
appendices and index are also helpful. Therefore, I will reiterate: In learning 
to know the Murids, we Anabaptists will better know ourselves—as minority 
groups and nonviolent practitioners in larger faith traditions. Alhamdulillah!

Randolph Haluza-DeLay was a tenured sociology professor in Canada who has been 
active in interfaith dialogue and participates at Toronto United Mennonite Church. He 
now works on matters of global ecological justice and human rights. 

Peter M. Sensenig, Good Guestwork: Christians and Muslims as Guests 
and Hosts, Santos Books, 2025. 239 pp. $24.99 USD. ISBN-13: 
979-8218821432.

After a year of living in Zanzibar with his family as Christian missionaries, 
Peter Sensenig hesitantly accepted his Muslim friends’ invitation to pray at the 
mosque. The result? “I felt closer to Jesus in the mosque than I did anywhere else 
in Zanzibar,” concluded Sensenig. “I hope that my Muslim friends receive the 
same warm hospitality when they cross the threshold of a church building” (38, 
ch. 3, “Strangers Say Yes”).1

Examples like these abound in Sensenig’s book, which is a powerful plea, in a 
time of travel bans and fear of terrorist attacks, for Western Christians to embrace 
a radically new understanding of their missional calling by learning to be both 
hosts and guests of Muslims—and encountering Jesus in new ways in the process. 
His book overflows with vivid and moving stories of surprising encounters with 
Muslim believers—and, through them, with Jesus—in Chad, Iran, Somalia, and 
elsewhere. Sensenig weaves these personal stories seamlessly together with biblical 
analysis and theological exhortation. In this engaging way, he develops a provoc-
ative call to radical hospitality that challenges preconceived religious categories 

1 Page number references are from an e-version of the book and may vary slightly 
from the print version.



Book Reviews   |   107

and redefines “mission” as the kind of “good guestwork” that helps us to “hear 
and see Jesus in the vulnerable other” (53, ch. 5, “Noticing Jesus as the First Task”).

If Sensenig’s book defies easy categorization, it is because it is itself an effort 
to cross divides within the Western church. This is a nontraditional missionary 
story that is informed by recent biblical scholarship and mission theology and 
an up-to-date understanding of geopolitical context. It is grounded in a radical 
commitment to nonviolence while also being rooted in a commitment to spiritual 
renewal through an encounter with Jesus. 

North American Mennonites wary of “mission” but committed to “peace” 
might find this book challenging; so will those committed to evangelizing 
Muslims by getting them to assent to Christian doctrines. But both need to hear 
and heed Sensenig’s plea to stop following “half gospels” that artificially separate 
mission from peace theology, or personal from social understandings of salva-
tion, and to open ourselves to the radical renewal that comes from embracing a 
posture of vulnerability, exile, and friendship (82, ch. 7, “Why Pacifism Must 
Be Missional”). As we follow this call, we can begin to participate in “peace 
cells” together with our religious siblings, who “offer Christians . . . a chance 
to encounter Jesus like never before.” The stakes, according to Sensenig, are 
nothing less than the “spiritual vitality of the church” and “world peace” (3–4, 

“Introduction”)!

Anicka R. Fast is a specialist in church history and missiology with Mennonite Mission 
Network, a visiting researcher at the Center for Global Christianity and Mission at 
Boston University, and Secretary of the Faith and Life Commission of Mennonite World 
Conference. She is currently editing Global Anabaptist Forebears, a new Mennonite 
World Conference history series based on biographies.

Kenny Wollmann, ed., Navigating Tradition and Innovation: 
Essays Commemorating the Permanent Settlement of Hutterites in 
Manitoba, Hutterian Brethren Book Center, MacGregor, MB, 2024. 
401 pp. $57.89. ISBN-13: 978-1-927913-86-4.

In his helpful introduction to this edited volume, Kenny Wollmann sets the 
stage for the publication of this book as an (overdue) attempt to commemorate 
the centennial (2018) of Hutterites’ arrival in Manitoba. Wollmann describes 
the story of Hutterites in Manitoba as “a microcosm of the longer Hutterite 
story: a story of persecution, displacement, and intense internal struggle, all 
while attempting to live out a concrete vision of the kingdom of God” (i). The 
introduction signals that while there is much to be celebrated, this will not be a 
hagiographical history, as Wollman cites challenges associated with recent pros-
perity, oscillates (or vacillates) between “preserving tradition versus implementing 



108   |   Anabaptist Witness

innovation” as well as “thoughtful reflection or outright lament” (iii). This project 
should be understood as recognizing the messiness of history, a messiness that is 
brought to view not only by non-Hutterite writers but also by Hutterites writing 
about their own history from within their own perspectives. While Wollmann 
includes several such Hutterite contributors in this collection, many of the essays 
are written by non-Hutterite researchers.

The first two essays provide reliable treatments of early Hutterite history. 
Astrid von Schlachta’s very good biographical essay offers a reliable introduction 
to the life and thought of Jacob Huter,2 relying heavily on primary sources and 
judiciously not saying anything more than those sources indicate. James Stayer’s 
contribution offers an account of early Anabaptist history writing by focusing 
on the work of Kaspar Braitmichel, assessing the value of that historiography for 
the creation of The Chronicle of the Hutterian Brethren. 

The third essay in the collection is notable for its sheer length at more than 
a hundred pages, including extensive appendices. This contribution by Bruce 
Wiebe analyzes Hutterite land transactions, the history of which has apparently 
been largely lost in Hutterite consciousness (viii). Wiebe’s rationale for this study 
is that he is attempting to “address the information gap in published works 
concerning the land purchases” (45), which he sees as important to more fully 
understand the story of the Schmiedeleuts’ immigration from South Dakota to 
Manitoba. The essay proceeds by way of minute details of transactions, includ-
ing maps, pictures, tables, and extensive content footnotes, seemingly leaving no 
stone unturned in his investigation of this dimension of Hutterite life.

Another contribution by a non-Hutterite writer, Gerald Mast, provides a fasci-
nating account of the Schmiedeleut struggles to come to grips with community 
use of smartphones. Mast convincingly shows that managing the internet ques-
tion highlights distinct understandings of church polity and decision-making 
among Group I and Group II Schmiedeleut. 

Simon Evans’s and Peter Peller’s co-authored essay seeks to understand adap-
tive strategies of Hutterite communities in “beating the squeeze”—that is, the 
practice of established Hutterite colonies saving for the establishment of daughter 
colonies, which, according to the authors, is becoming more difficult if based 
on agricultural enterprise only. The essay investigates various nonagricultural 
initiatives by colonies to realize profit necessary to maintain themselves while 
preparing for the establishment of the next colony. 

Further, the collection includes an essay by medical researchers who have 
participated in genetic research with Hutterites, bringing to view the strong 
partnerships that have been forged between members of Hutterite communities 
and researchers and clinicians.

2 von Schlachta uses the “Huter” spelling; “Hutter” is used in many sources.



Book Reviews   |   109

The book also includes significant pieces from Hutterite writers. It is in these 
essays especially that Wollmann’s own hope of hearing from writers within the 
Hutterite tradition comes to fruition. Leonard Gross’s framing and excerpting 
of Samuel Kleinsasser’s Community and Ethics brings to the reader “perhaps the 
sole in-depth and in-house theological, historical, and sociological interpretation 
of Schmiedeleut Hutterianism to have been written in the twentieth century” 
(158). Since Kleinsasser’s book was informally self-published and meant for use 
in Hutterite communities, it has not been widely circulated; here, a wider read-
ership is given the privilege of seeing the outworking of Hutterite theology from 
a voice internal to that community. 

Relatedly, Ian Kleinsasser’s essay provides an insider’s account of the obviously 
painful 1992 Schmeideleut schism. Kleinsasser offers a variety of disclaimers to 
show that his is not the final or even definitive account of the schism; however, 
he explores contributing factors that offer a good background for beginning 
to understand the events. He includes primary sources, describes the fall-out 
of the schism, and reveals that there have been at least some steps taken toward 
resolution; the essay is framed by the hope for redemption (197). Wollmann’s 
description of Kleinsasser’s essay is important: “This essay represents the first 
internal attempt to move beyond chronicling these events—often from a partic-
ular partisan perspective—to doing historical work that is subject to critique, 
revision, and sustained dialogue” (ix).

The final essay in the collection provides a strong theological voice that seeks 
to build capacity for communal conversation among Hutterites. Jesse Hofer first 
offers diagnostic work, pointing to a deficiency in a culture of discussion and 
communal discernment, but then moves beyond diagnosis to explore theologi-
cal and biblical concepts along with descriptions of necessary skills to build the 
capacity for which he longs. Included here is also a call to repentance, an essential 
dimension of capacity-building.

Navigating Tradition and Innovation casts considerable light on the experi-
ence of Hutterites in Manitoba over the past century, helping the reader under-
stand the historical genesis of the movement, including various dimensions of its 
development from a variety of perspectives provided by both non-Hutterite and 
Hutterite contributors. The essays written by non-Hutterite authors provide keen 
insights, whether that be from historical or geographical research, from medical 
science or economic perspectives. Essays such as Gerald Mast’s, for example, 
which seek to take religious realities into account in their interpretations, are 
especially constructive contributions. 

However, it seems to me that the essays by Hutterite writers offer the most 
unique contributions to a wider understanding of Hutterites. The internal 
account of the Schmiedeleut schism is one that comes from someone personally 
embedded in the happenings being described, which affords hard-won insights 
even while inviting dialogue about the very account being given. The articulation 



110   |   Anabaptist Witness

of an ethical vision for Hutterites such as is presented by Samuel Kleinsasser offers 
a glimpse into the formation of colony life that goes beyond the economic dimen-
sions of that life. Further, Jesse Hofer’s call to build capacity gives the reader a 
strong sense of his cry of the heart for a communal life that can only be realized 
with theological vision that requires “much practice, patience, and perseverance” 
(345). That vision points to an understanding of Hutterite life that cannot be 
reduced to social forces; the vision includes a spiritual mission to live as faithful 
Christians, embracing the unity and reconciliation offered to the body of Christ 
by the work of God in Christ through the power of the Holy Spirit. 

Publishing collections such as this that include Hutterite voices should be 
seen as part of building capacity for communal conversation. Perhaps future 
collections, which would be welcome, will include mostly—or only—Hutterite 
voices, exposing readers to the potentially “redemptive element” (vi) of these 
kinds of inquiries.

Paul Doerksen is Associate Professor of Theology and Anabaptist Studies and the 
P.M. Friesen Co-Chair in Biblical and Theological Studies at Canadian Mennonite 
University (Manitoba).


	_GoBack
	Editorial
	Anabaptist–Murid Conference 
in Paris 
	Jonathan Bornman

	Making Space for Islam and Muslims in Secular Land
	Epistemological and Experiential Practices
	Cheikh Anta Babou

	Challenges of Christian-Muslim Dialogue
	Jacqueline Hoover

	Doctrinal Religious Pacifism 
	Mennonite and Murid Comparative Perspectives
	Mourtala Mboup

	Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, 
and the Pacifist Tradition of West African Islam
	Matthew J. Krabill

	Éditorial
	Conférence entre anabaptistes 
et mourides à Paris 
	Jonathan Bornman

	Créer un espace pour l’islam et les 
musulmans dans un pays séculier
	Pratiques épistémologiques et expérientielles.
	Cheikh Anta Babou

	Défis du Dialogue Islamo-Chrétien
	Jacqueline Hoover

	Le Pacifisme Doctrinal Religieux 
	Regards croisés sur les mennonites et les mourides.
	Mourtala Mboup

	Lamin Sanneh, l’Institut Sanneh et la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain
	Matthew J. Krabill
	Russell P. Johnson, Beyond Civility in Social Conflict: Discourse, Critique, and Religious Ethics, Cambridge University Press, Cambridge, 2024. 360 pp. $130.00 USD. ISBN: 9781009427210.
	Gerald J. Mast is Professor of Communication and the Harry and Jean Yoder Scholar in Bible and Religion at Bluffton (Ohio) University. He has authored and edited numerous books and essays in Anabaptist studies, including Separation and the Sword in Anabap
	Jonathan Bornman, American Murids: A Lived Practice of Nonviolence, Peter Lang, Oxford, 2024. 281 pp. $129.95 (Canada), $99.95 (US) (hardcover), ebook $99.95 (US). ISBN: 978-1-63667-144-4.
	Randolph Haluza-DeLay was a tenured sociology professor in Canada who has been active in interfaith dialogue and participates at Toronto United Mennonite Church. He now works on matters of global ecological justice and human rights. 

	Peter M. Sensenig, Good Guestwork: Christians and Muslims as Guests and Hosts, Santos Books, 2025. 239 pp. $24.99 USD. ISBN-13: 979-8218821432.
	Anicka R. Fast is a specialist in church history and missiology with Mennonite Mission Network, a visiting researcher at the Center for Global Christianity and Mission at Boston University, and Secretary of the Faith and Life Commission of Mennonite World

	Kenny Wollmann, ed., Navigating Tradition and Innovation: Essays Commemorating the Permanent Settlement of Hutterites in Manitoba, Hutterian Brethren Book Center, MacGregor, MB, 2024. 401 pp. $57.89. ISBN-13: 978-1-927913-86-4.
	Paul Doerksen is Associate Professor of Theology and Anabaptist Studies and the P.M. Friesen Co-Chair in Biblical and Theological Studies at Canadian Mennonite University (Manitoba).





