Anabaptist
Witnhess

A Global Anabaptist and Mennonite Dialogue
on Key Issues Facing the Church in Mission

VOLUME 12 / ISSUE2 / DECEMBER 2025



Anabaptist
Witnhess

A Global Anabaptist and Mennonite Dialogue on Key Issues Facing the Church in Mission
Editor

Jamie Pitts, Anabaptist Mennonite Biblical Seminary

Editorial Staff

ENGLISH COPYEDITOR Heidi King
FRENCH COPYEDITOR Sylvie Gudin
STUDENT ASSISTANT Abenezer Dejene

PRINT DESIGNER Sarah Peters

Editorial Committee

Sarah Augustine, Executive Director, Coalition to Dismantle the Doctrine of Discovery
Matthew J. Krabill, Sannch Institute, North Legon-Accra, Ghana
Patricia Uruena, Iglesia Menonita de Ibagué, Colombia

About

Anabaptist Witness is published twice a year (April and October) and is indexed in the ATLA Religion Database® (ATLA RDB®),
http://www.atla.com. It is a publication of Anabaptist Mennonite Biblical Seminary, Mennonite Church Canada, and Mennonite Mission
Network. The views expressed in Anabaptist Witness are those of the contributing writers and do not necessarily reflect the opinions of

the partnering organizations.

Subscriptions, Additional Copies, and Change of Address

The annual subscription rate is $20 (US) plus shipping. Subscribers will receive an invoice to send with remittance to Anabaptist
Mennonite Biblical Seminary. Single or additional copies of Anabaptist Witness are available for purchase through Amazon.com.
Change of address or questions about purchasing the journal may be directed to the editor at the address below or by sending an email to
subscriptions@anabaptistwitness.org.

Editorial Correspondence

Theeditor makesa public call for submissions for each issue of the journal, soliciting contributions that facilitate meaningful exchange among peoples
from around the world, across professions, and from a variety of genres (sermons, photo-essays, interviews, biographies, poems, academic papers,
etc.). All submissions to Anabaptist Wiitness undergo a double-blind peer review process. For full details of the current call for submissions, visit
www.anabaptistwitness.org. Questions or comments about the journal’s print or online content may be directed to the editor:
Jamie Pitts
JPitts@ AMBS.edu

Copyright
Unless otherwise noted, all content in Anabaptist Wiitness is licensed by contributors under the CreativeCommons copyright license
Attributions-NoDerivatives 4.0 International (cbd, CC BY-ND 4.0). Under this license, readers may distribute journal content in any medium
or format for any purpose, so long as the content is not adapted and so long as attribution is given to the contributor. For more information, see
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/.

ISSN 2374-2534 (print)
ISSN 2374-2542 (online)

Cover art: Sarah Peters Anabaptist Witness

Anabaptist Mennonite Biblical Seminary
3003 Benham Avenue

www.anabaptistwitness.org Elkhart, IN 46517 USA


http://www.atla.com
http://Amazon.com
mailto:subscriptions%40anabaptistwitness.org?subject=
http://www.anabaptistwitness.org
mailto:JPitts%40AMBS.edu?subject=
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.anabaptistwitness.org







Anabaptist Witness

A global Anabaptist and Mennonite dialogue
on key issues facing the church in mission

VOLUME 12 / ISSUE2 / DECEMBER 2025

A Cry for Peace:
Mennonites and Murids in Conversation

Un cri pour la paix :
Une conversation entre mennonites

et mourides

I Editorial

ARTICLES

b) Anabaptist-Murid Conference in Paris
Jonathan Bornman

13 Making Space for Islam and Muslims in Secular Land:
Epistemological and Experiential Practices
Cheikh Anta Babou

21  challenges of Christian-Muslim Dialogue
Jacqueline Hoover

27 Doctrinal Religious Pacifism:
Mennonite and Murid Comparative Perspectives
Mourtala Mboup

37 Lamin Sanneh, The Sanneh Institute,

and the Pacifist Tradition of West African Islam
Matthew J. Krabill



SI Editorial

ARTICLES

SS Conférence entre anabaptistes et mourides a Paris
Jonathan Bornman

63 Créer un espace pour islam et les musulmans dans un pays séculier :
Pratiques épistémologiques et expérientielles
Cheikh Anta Babou

71  Défis du Dialogue Islamo-Chrétien
Jacqueline Hoover

77 Le Pacifisme Doctrinal Religieux :
Regards croisés sur les mennonites et les mourides
Mourtala Mboup

87 Lamin Sanneh, 'Institut Sanneh et la tradition
pacifiste de l'islam ouest-africain
Matthew J. Krabill

BOOK REVIEWS

IOI Russell . Johnson, Beyond Civility in Social Conflict:
Discourse, Critique, and Religious Ethics
Gerald J. Mast

IO3 Jonathan Bornman,American Murids:
A Lived Practice of Nonviolence
Randolph Haluza-Delay

IOG6 Peter M. Sensenig, Good Guestwork:
Christians and Muslims as Guests and Hosts
Anicka R. Fast

IO7 KennyWollmann, Navigating Tradition and Innovation:
Essays Commemorating the Permanent Settlement
of Hutterites in Manitoba
Paul Doerksen



Editorial

A Cry for Peace: A Murid-Anabaptist Response to
Religiously Motivated Violence

Paris, November 25, 2023

I n November 2023, the first-ever (as far as the participants were aware) formal
gathering of Christians and Murids took place in the small French town of
Taverny outside of Paris. For the two groups, both rooted in peacemaking tradi-
tions, this meeting was primarily about learning to know one another.

Hosted at the Islamic Center of Taverny,' the meeting drew together Murid
and Anabaptist thought leaders and practitioners to present and discuss the
historical narratives of the two communities, their practices of nonviolence, and
a shared vision for the common good. Participants included men and women,
students and professors, pastors and imams, coming together from France,
England, Switzerland, Senegal, and the United States.

As Christian bodies entered “Muslim space,” those of us present engaged
issues of territoriality and hospitality physically as well as intellectually as we ate
food together and interacted with one another. This kind of cross-connection is
so very rare; there is a real physical territoriality to “Muslim spaces” and “Christian
spaces,” creating barriers that are only rarely breached. And, justas there are phys-
ical territories and barriers, there are also intellectual ones.

Dr. Cheikh Babou in his opening comments vividly expressed the shared
longing of those who gathered in Taverny. Babou said:

I believe, as Jonathan and others have imagined, that a space exists where men
of good will . . . whatever their faith, whatever their region, whatever their
language, can still speak to each other. Because they share something that
transcends the darkest side of their humanity—a fundamental need for peace.
Without peace, humanity itself could no longer exist. It is a great pleasure to
participate in this experience, in this “cry.” Yes, in fact, it is a “cry.” And we want
the world to hear this cry.

This issue of Anabaptist Witness includes presentations made at the
Murid-Anabaptist meeting and reflections on the experience. Unfortunately, it
is impossible to capture the many rich discussions and spirit of friendship and
goodwill experienced by all present. And yet, the authors of this collection of

1 Funding for the event came from the Islamic Center of Taverny, the Paris
Mennonite Center, and a generous grant from the William and Mary Greve Foundation.

Anabaptist Witness 12.2 (December 2025) 1



2 | Anabaptist Witness

STANDING, LEFT TO RIGHT: Moustapha Diop Koki, Moussa Dime, Romain Ehrismann,
Toni Krabill, Mourtala Mboup, Mamadou Diop, Jacqueline Hoover, Andres Prins,
Soulaymane Diouf, Mbaye Diagne, Daouda Kandji, Cheikh Soufi

SEATED, LEFT TO RIGHT: Jean-Claude Girondin, Matthew J. Krabill, Jonathan Bornman,
Cheikh Anta Babou, Abdullah Fahmi, Mame Gora Diop

articles succeed in sharing the sense of goodness and hope that every participant
felt even as they entered the challenging questions of multi-faith engagement.

In the opening essay, Jonathan Bornman places friendship at the center, as
the organizing principle for the meeting, and then goes on to make a Christian
theological argument that, just as Jesus needed “the others,” Christians and
Muslims need each other.

Next, Jacqueline Hoover digs into Anabaptist history from the sixteenth
century and Mennonite-Irani engagement in the twenty-first century to offer a
few cautions about dialogue.

Mourtala Mboup then investigates the secrets of monotheistic peace tradi-
tions and points toward “the theology of the Spirit for the Anabaptists, and
Sufism for the Muridiyya.”



Editorial | 3

Cheikh Anta Babou brings into conversation Tariq Ramadan’s proposal of
dar al-shahada for Muslims living as minorities in the West and Elhadji Salim
Suware’s West African paciﬁst tradition. He sees these two perspectives as
compatible with “Shaykh Ahmadu Bamba’s ecumenism [which] reflects Sufi
universalism.”

In the final article of this issue, Matthew J. Krabill highlights the life and work
of Lamin Sanneh and the Suwarian pacifist tradition, using this as a springboard
to describe current and ongoing work of The Sanneh Institute to document paci-
fist traditions and influences in West Africa today.

A collection of book reviews closes out the issue.

From a global perspective, Murids and Anabaptists are all but invisible, yet it
is from the margins that change happens. Anabaptists and Murids have shared
values of nonviolence, trust in God, and forgiving enemies. Throughout their
respective histories, both have tended to be inward looking, focused on sustain-
ing their religiouslife and practice. And yet, both have made significant positive
impacts outwardly wherever they’ve settled. May this issue of Anabaptist Witness
help bring to light some of these relatively unknown and hidden contributions
to the common good, oftering models for others to consider.

Guest editors:

Jonathan Bornman
Elhadji Djibril Diagne
Mame Gora Diop
Matthew J. Krabill






Anabaptist—-Murid Conference
in Paris
November 25, 2023

Jonathan Bornman

wakening from a dream, I sat up on the edge of my bed and said aloud, “If
I could speak with Macron, I would tell him about two minority commu-
nities in France that could help make peace.”

The impression was so strong that in the next few days I called a Mennonite
friend in Canada and a Murid friend in the USA, both of whom encouraged me
to explore the idea. I began to pray and talk about it with various Murid and
Anabaptist friends, and eventually an organizing committee was formed. After
three years of planning and hoping, we—Anabaptists and Murids from the USA,
UK, Europe, and Senegal—joined together for a one-day event in Taverny, a small
town in the suburbs of Paris.

That the genesis of this first-ever meeting of Anabaptists and Murids (and, to
the best of the knowledge of those participating, the first formal meeting between
Christians and Murids) would be a dream is not as surprising as it first appears.
Anabaptists believe deeply in the “leading of the Spirit.”

Origins of Anabaptism and The Muridiyya
1. Anabaptism: A Spiritual Reform Movement

The Anabaptist movement emerged as a spiritual reform movement in the
Catholic context of Europe in the early 1500s, with strong influence from Ulrich
Zwingliin Zurich, Switzerland. Early leaders in the Anabaptist movement were,
as Jamie Pitts and Luis Tapia Rubio note, “apocalyptic preachers, mystics, and

Jonathan Bornman is a consultant with Eastern Mennonite Missions, where he leads the
Christian-Muslim Relations Team. He is the anthor of American Murids: A Lived Muslim
Practice of Nonviolence (Peter Lang: New York, 2024), an ethnography of the Murid commau-
nity in Harlem, New York. He is one of the producers and the host of the documentary film
Unexpected Peace (2024).

Anabaptist Witness 12.2 (December 2025) 5



6 | Anabaptist Witness

spiritualists [who] proclaimed a profusion of messages centred on the immediate
presence of the Holy Spirit. Anabaptism was born in this mix.”

Pitts and Rubio go on to describe how apocalyptic, humanist, and mystical
elements—combined with a strong focus on community and the imitation of
Christ—helped to shape the Anabaptists. In modern Anabaptist expressions,
mysticism is largely lost except for a remaining belief in the “leading of the Holy
Spirit” and the imitation of Christ, both of which are understood to be discerned
in the context of the community of believers.

2. The Muridiyya: A Mystical Reform Movement

The Muridiyya can be understood as a Sufi reform movement among Muslims in
Senegal, West Africa. In the mid-1800s, internal conflicts in the Wolof kingdoms
combined with the external forces of the colonial power grab in Senegambia
created a crisis and a context ripe for reform. During this time, Shaykh Amadu
Bamba appeared as a gurb (axis)* with a message of renewal.

Bamba invited Wolof people “to embrace the Murid identity not as something
entirely new or foreign, but rather as a spiritual renaissance which responded to
the problems of the time.”* This could easily be said as well about the preaching
of Michael Sattler or others of the Anabaptist preachers who sought a spiritual
awakening of all believers.

Discipleship

1. The Muridiyya

The Muridiyya have a strong commitment to the imitation of Bamba and a strong
emphasis on community. The mystical spiritual elements of the shaykh—disciple

relationship that lie at the core of being a Murid (disciple) are both familiar and
foreign to Anabaptists.

1 Jamie Pitts and Luis Tapia Rubio, “Anabaptist Theology,” in St Andrews
Encyclopaedia of Theology, eds. Brendan N. Wolfe et al, October 19, 2023, https://www.saet.
ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology.

2 InSufism, a gutb is the perfect human being. The guzb is the Sufi spiritual leader
who has a divine connection with God and passes knowledge on, which makes him central
to, or the axis of, Sufism, but he is unknown to the world. E. J. Brill, Encyclopaedia of Islam.:

A Dictionary of the Geography, Ethnography and Biography of the Mubammadan Peoples
(Netherlands: Leiden, 1938), 1165-66.

3 Alex Zito, “Prosperity and Purpose, Today and Tomorrow: Shaykh Ahmadu
Bamba and Discourses of Work and Salvation in the Muridiyya Sufi Order of Senegal”
(PhD diss., Boston University, 2012), 93.


https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology
https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology

Anabaptist-Murid Conferencein Paris | 7

2. The Anabaptists

Anabaptists understand the spiritual master—disciple relationship as between
the believer and Christ but do not recognize this dynamic in person-to-person
relationships. In the Anabaptist context, discipleship and disciple-making is
about helping people become disciples of Jesus, not disciples of a current leader
or preacher.

From Dream to Reality: First Meeting of Anabaptists and
Murids

1. The Dream: Discerning in Community

My mystical experience—my dream about speaking to Emmanuel Macron,
president of France—in the days immediately following the murder of Samuel
Paty,* was followed by a period of community discernment with both Murid and
Anabaptist friends. Since stepping out alone was never an option I would consider,
I'wanted to know if there were people ready to discern the way forward with me.
To my surprise, a small group quickly formed and began discussing how to bring
to reality the idea that had started as a dream.

Iam profoundly grateful to Djiby Diagne, Mame Gora Diop, Max Wiedmer,
and Matthew Krabill, all of whom, along with me, became the working group. I
am thankful for the encouragement of Michael Hostetler, and I praise Dr. Cheikh
Babou, without whose influence this gathering of Anabaptists and Murids would
not have been possible.

2. Sharing the Abrahamic Faith Tradition

While the genesis of our meeting was rooted in a dream, a second, real-world
element helped it become reality—that Anabaptists and Murids both belong to
the Abrahamic faith tradition. Abraham, who believed God and acted upon that
belief; is the father of the tradition’s profound commitment to God.

AsMuslims and Christians, we share many beliefs about the nature and char-
acter of God, and we are also aware of profound differences. At our meeting in
Taverny we acknowledged both aspects. We also share similarities and differences
in our practices, our lived response to the One God, and yet we feel a certain basic
affinity. As children of Abraham, we are set apart both from those who believe
in many gods and those who believe in no god at all. We share deep roots in the
books of Moses and the Ten Commandments. We love and honor all the prophets
God sent to his people. Differences could divide, but perhaps the affinities are
stronger!

4 OnOctober 16,2020, Samuel Paty, a French secondary school teacher, was attacked
and killed in Eragny, Val-d'Oise, Ile-de-France, France, by an Islamic terrorist.



8 | Anabaptist Witness

3. Sharing Friendship

Friendship is a third crucial element that brought us together in Taverny. On my
first visit to Little Senegal in Harlem, New York, I encountered Abdoulaye Thiam
on the sidewalk in front of the Association des Senegalese en Amerique (ASA).
When I told him I wanted to research Murid commitments to nonviolence, he
gave me a name—“Djiby”—and a phone number. Sitting on the steps of the post
office across from Penn Station, I called that number, and Djiby and I talked for
twenty minutes.

Since that moment, we have been friends. Djiby gave me seemingly unlimited
access to people and resources that helped me in my research. Similarly, historian
Dr. Cheikh Babou, one of my supervisors for my PhD thesis, opened relational
doors for me to connect with Imam Souleymane Diouf and Mame Gora Diop
at the Centre Islamic du Taverny on the outskirts of Paris. Diouf, Diop, and
Babou also invited their friends, leading to the important participation of
Dr. Mboup and Abdoullah Fahmi.

Among Mennonites, my friend Michael Hostetler told me to call his friend
Max Wiedmer, who opened the door to connect with French Anabaptists.
Likewise, my friend Matthew Krabill at the Centre Mennonite du Paris connected
me with the pastors Jean Claude and Roman Erisman.

These friendships can be placed in a historical context of a long history of
friendship between Muslims and Christians. Islamic history remembers kindly
the Syrian Christian Monk, Bahira, who recognized Muhammed as a prophet
while yet a boy. Many years later, following Muhammed’s first revelation, the
Prophet’s wife took him to consult with a Christian. A hadith records:

Aisha also said: “The Prophet returned to Khadija while his heart was beating
rapidly. She took him to Waraqah bin Naufal who was a Christian convert and
used to read the Gospel in Arabic. Waraqah asked (the Prophet), “What do you
see?” When he told him, Waraqah said, “That is the same angel whom Allah
sent to the Prophet Moses. Should I live till you receive the Divine Message, I

ms

will support you strongly.

And the first Hijrah was that of Meccan Muslims seeking refuge in Abyssinia
(modern-day Ethiopia) with the Negus (king) of the Christian Kingdom of
Aksum. We remember these stories with gratitude. The intervening 1,400 years
is full of ups and downs of positive and negative interactions between Christians
and Muslims. But is it good to recall that the very first encounters between
Christians and Muslims were peaceful and positive.

S Bukhari 4:55:605.



Anabaptist-Murid Conferencein Paris | 9

Partnering for Peace

Today in the twenty-first century we all need peace. We long for peace. Our meet-
ing in Taverny was described by Dr. Cheikh Babou as “a cry” for peace. Can
Murids and Anabaptists write a new history as peacemaking partners?

The state of the world, our current context, our particular moment in history
all point toward a need for new kinds of engagements if we are to resist and over-
come evil with good.¢ The overwhelming and ever-increasing disparity between
rich and poor is part of human experience everywhere. The challenge of religious
nationalisms (Hindu, Christian, Muslim, Jewish) is negatively impacting billions.
Artificial Intelligence (AI) as an emerging unknown technology threatens us at
our very core—are we no longer uniquely intelligent? Will our own creation
destroy us? The use of Alin warfare (Alis currently deciding who to kill in Gaza)’
fuels apocalyptic fears. Climate change exacerbates all the other problems. Many
people turn to identity politics in response, further widening the gaps and preying
on fear.

Together, Christians and Muslims make up half of the world’s population. If
we agree to cooperate for the common good, we might, together, meet the chal-
lenges we face. The macro problems all have their counterparts on the micro level:
Muslims and Christians live together as neighbors. Local politics touch both
groups, as do finding good jobs, securing decent housing, assuring clean drinking
water, and combating crime. I feel in my gut that we need each other. David W.
Shenk, an irenic pioneer of Christian-Muslim dialogue liked to say, “Every
Christian needs a Muslim friend, and every Muslim needs a Christian friend.”

Disciples of Jesus need Muslim friends and partners. We need their testimony
about trusting God’s sovereignty. We need the Murid testimony about forgiveness
and nonviolence learned from Shaykh Amadu Bamba. Real relationship with
Muslims calls Christians to live more fully the way of Jesus the Messiah, one of
whose titles is “Prince of Peace.” This relationship puts easy, unexamined assump-
tions about faith practice into question. Friendship between Muslims and
Christians challenges our lazy tendencies to speak in platitudes. We need each
other to clarify the nature of our shared mission in the world.

Rather than look at Muslims and Christians in general (all 4.6 billion of us),
I will consider Anabaptist Christians and Murid Sufi Muslims specifically. I
found friends in the Murid Sufi Muslim community in Harlem, New York, who

6 Romans12:21. [Allscripture references in this essay are from the New International
Version.|

7 Geoft Brumfiel, “IsraelIs Using an AI System to Find Targetsin Gaza: Experts Say It’s
Justthe Start,” NPR, December 14, 2023, https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/
israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:tex-
t=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,0f%20thousands%200f%20Palestinian%20

civilians.


https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st%23:~:text=The Israeli military says its,of thousands of Palestinian civilians

10 | Anabaptist Witness

live out their convictions of nonviolence and forgiveness, contributing to the
transformation and well-being of the city. As an Anabaptist committed to peace
and nonviolence, I am attracted both to this community that is in some ways
similar to my own and to this friendship. I feel we need each other.

Missionary Faiths: Emulating the Master

Islam and Christianity are both missionary faiths. Is it possible to hold together
the tension of a missionary calling to a specific faith and an awareness that peace
demands partners from different faiths who work together for the common good?
Disciples seek to emulate their master. This is equally true of Anabaptist followers
ofJesus and Murid disciples of Serin Touba® (I will leave this second part to Murid
writers).

From an Anabaptist perspective, I look at the way Jesus lived and interacted
with non-Jewish people and then apply that learning to my premise that
Anabaptists need Murid friends.

Jesus’s Childhood as Refugee

The first years of Jesus’s childhood were in Egypt as a Jewish refugee; his personal
experience included being sheltered from persecution in Egypt, with part of his
early childhood among people who were not of his own ethnic group.

Jesus’s Mission: Welcoming Everyone

In his adult years, Jesus was an itinerant Jewish rabbi with a band of followers.
The Jewish people at the time were ruled by the Roman empire and surrounded
by many other peoples and religions.

When Jesus announced his mission (Luke 4), he included a story of the widow
of Zarephath, who fed Elijah, and the Syrian General Naaman, who was healed.
His first public teaching drew lessons from these two foreigners, portraying the
outsiders as having faith while implying a lack of faith among the insiders. His
positive referencing of the two ancient stories drew hatred from his hometown
Jewish audience!

From the very beginning of his teaching ministry, Jesus deliberately included
the “others.” He spent time in neighboring Syria and in the region known as the
Decapolis, where he taught ways of the kingdom of God, healed the sick, and
freed those with evil spirits. Jesus delivered a man from demons in the Gerasenes
region and then sent him to tell all that God had done.” Thus, a non-Jewish man
(an outsider) became a sent one.

8 Anaffectionate title for Shaykh Amadu Bambu, used frequently by his disciples.
9 Marks.



Anabaptist-Murid Conferencein Paris | 11

We might mention in passing two other interactions: (1) the Roman centurion
of whom Jesus says, “I tell you, I have not found such great faith even in Israel.”
And (2) the healing of the daughter of a Canaanite woman." In all these examples,
Jesus’s attitude and words toward the non-Jewish people are positive. He includes
them and welcomes them to participate in his kingdom-of-God ministry: they
benefit from his touch; they are healed and delivered; and they are offered as
positive examples of faith, of people we should emulate.

But the biblical record does not stop here; it continues with Jesus’s interaction
with Samaritans—the much-hated religious and ethnic cousins of the Jews. The

longest narrative'” from the life and teaching of Jesus begins:

Now he had to go through Samaria. So he came to a town in Samaria called
Sychar, near the plot of ground Jacob had given to his son Joseph. Jacob’s well
was there, and Jesus, tired as he was from the journey, sat down by the well. It
was about noon. When a Samaritan woman came to draw water, Jesus said to
her, “Will you give me a drink?”

This is the set-up for a long dialogue between the Samaritan woman and Jesus,
two persons who, in normal life at that time, should never even have spoken to
each other. The story ends with many Samaritans in the town of Sychar putting
their faith in Jesus, in part because of the woman’s witness.

In another teaching moment, when Jesus meets a group of outcasts all suffer-
ing from leprosy and he heals them, the only one who turns back to thank him is
a Samaritan." Jesus draws attention to this by saying, “Has no one returned to
give praise to God except this foreigner?” And then blesses him with kind
words, “Rise and go; your faith has made you well.”

Perhaps the most famous parable of Jesus is The Good Samaritan.” In this
story, the Samaritan businessman becomes the hero and the Jewish religious
leaders the villains. Jesus’s deliberate inclusion of those whom his own ethic/
religious group excluded revealed the brokenness in his own community while
expanding the vision of God’s kingdom to include everyone, not just those in his
own ethnic/religious community.

Jesus also was a master teacher and a prophetic witness against injustice. He
announced freedom and salvation for all people, regardless of ethnicity or status.
His teachings called everyone to a new standard (see Sermon on the Mount),”
inviting all to a new kingdom-of-God way of living. By including Syrophoenicians,

10 Luke7.
11 Matthew 15.
12 John 4.

13 Luke17:11-19.
14 Luke 10:25-37.
1S  Matthew S—7.



12 | Anabaptist Witness

Syrians, Romans, Canaanites, and Samaritans as friends, his invitation to a new,
kingdom-of-God way of life and its implications became clear—everyone is
welcome to participate.

If Jesus befriended and partnered with the “others,” if he needed them to
communicate God’s message, then, perhaps, might we not say that Anabaptist
followers of Jesus need friendship with Murids, our spiritual/religious cousins?
Perhaps our friendship can amplify and augment our calling as peacemakers and
ministers of reconciliation.

Friendship as the Core: “All the Way back to Abraham, the
Friend of God”

The meeting of Anabaptists and Murids at the Centre Islamique de Taverny was
an opportunity to begin exploring theseideas. At the very core of our meeting—
the organizing principle of the event—was friendship. Everyone present was there
either because they knew and trusted each other already or they knew and trusted
someone who had invited them into this meeting of friends. We might even say
we were friends of friends all the way back to Abraham, the friend of God.

In summary, our remarkable meeting was prompted by a dream, organized
by friends, and based on the affinities we—Anabaptists and Murids—share as
people of the Abrahamic faiths.



Making Space for Islam and

Muslims in Secular Land
Epistemological and Experiential Practices

Cheikh Anta Babou

slam requires the believer to observe both orthodoxy and orthopraxis. Itis a

way of life that resists confinement to specific spaces and aims to govern the
entirety of a Muslim’s life, in both private and public spheres. The idea of conse-
crated sacred space is foreign to Islam; Allah has made the whole earth a mosque
for Muslims to pray. Throughout history, most Muslims have been freely able
to live and practice their religion in the public realm because they have lived in
majority Muslim societies or in societies ruled by Muslims.

The idea of dar al-islam refers to those spaces where Muslims enjoy political
and cultural hegemony, while dar al-harb depicts spaces deemed hostile to Islam
and Muslims. The dispersal of Muslims beyond dar al-islam and the forma-
tion of Muslim minority communities in non-Muslim contexts forced Muslim
thinkers to address the relationships between space, faith, and identity in Islam.
Some have discouraged Muslims from settling in non-Muslim lands, and others
have affirmed the duty of Muslims to migrate from lands that have fallen into
the hands of non-Muslims.

More pragmatic scholars have tried to bridge the rigid boundaries between
dar al-islam and dar al-harb to pave paths of accommodation for Muslim minor-
ities living in non-Muslim lands. The idea of dar al-abd (land of truce) or dar
al-sulh (land of contract, land of treaty) serves this purpose. While being outside
the realm of Islam, these spaces are deemed appropriate for Muslims to live in
because they provide peace and protection for their faith.

Cheikh Anta Babou is Professor of History at the University of Pennsylvania, where, since
2002, he has been teaching the history of Muslim commaunities in West Africa. He is the author
of Fighting the Greater Jihad (Obio University Press, 2007) and The Muridiyya on the
Move (Obio University Press, 2021).

Note: This essay served as the keynote address for the Muslim Student Association alumni
fundraising banquet in Philadelphia, February 4, 2023.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 13



14 | Anabaptist Witness

It is essential to note that the concepts of dar al-islam, dar al-harb, or dar
al-sulh are not found in the Qur’an or the Sunnah; they emerged in the context
of the expansion of the Islamic caliphate, which occurred over a century after the
death of the Prophet Muhammad. They are, therefore, dated human constructs
of Muslim scholars trying to make sense of the world as they envisioned it.

These efforts by Muslims to devise paths of accommodation of Islam in
non-Muslim lands continue today and have gained a sense of urgency in the era
of globalization, the rise of Islamophobia, and the formation of Muslim minority
communities in the West. Muslim thinkers, particularly those living in Europe
and in the United States, have taken up the challenge to develop new interpreta-
tions of Islam’s sacred law in order to reconcile sharia law and Western secular
law to make it possible for Muslim minorities in the West to fulfill their aspira-
tions of being entirely Muslim while enjoying the rights and obligations of full
citizenship.

These interpretations, which I refer to as epistemological practices, encompass
thadaat (worship) as well as mubamallaat (sharia-regulated social transactions),
and primarily concern areas such as family law and the economy, as well as, to
some extent, rituals. In addition to epistemological realignments, other Muslims
have sought reconciliation through experiential practices that relate to the use of
space and the promotion of ecumenism, tolerance, and interfaith dialogue.

Two key legal principles undergird Muslim scholars’ efforts to adapt sharia
to changing social conditions over time and space: These principles are (1) maga-
sid al-deen, also known as maqasid al-shariab, which refer to the “ultimate objec-
tives of God’s revelations,” and (2) maslaba, or the common good. The concept
of magasid, first developed by Imam Al-Ghazzali, is rooted in the idea that
maslaba was God’s purpose in revealing the divine law, and its specific aim was
the preservation of the five essentials of the human being: (1) religion, (2) life,
(3) the intellect, (4) lineage, and (5) property.

Over time, Muslim jurists have developed differing views on the role that
these two principles should play in the interpretations of Islam’s sacred scriptures.
In the past, some viewed them as secondary principles that should be constrained
by scriptural sources, such as the Qur’an and the Sunna, while others regarded
them as foundational, independent sources of law that could override specific
references based on the literal meaning of the scripture. In our time, the latter
view is championed in various forms by prominent scholars, particularly those
residing in the West.

These scholars have expanded the scope of magasid to address contemporary
concerns, including women’s rights, justice and freedom, human dignity, and
human rights, as well as the religious lives of Muslim minorities in the West. They
have coined the concept “fig of the minority” to provide a framework for recon-
ciling sharia law with the secular law that governs the lives of Muslim minorities
living in Western countries. They urge Muslims to evaluate their normative



Making Space for Islam and Muslimsin SecularLand | 15

statements over and against the magqasid al-sharia. This will require the inflection
of these norms across differing social settings to accommodate the differing aspi-
rations of Muslims, especially those living outside of Muslim majority countries.
The ultimate goal is to help Muslims organize their everyday lives in ways that
align with their conception of piety while upholding the core principles of
Western civil and constitutional orders.

Here, I will focus particularly on the work of Tariq Ramadan, perhaps one
of the most prominent theoreticians of “fzg of the minority.” A Swiss-born French
national, Ramadan is also the grandson of Hassan al-Banna, the founder of the
Muslim Brotherhood in Egypt. Ramadan’s work focuses on two major issues:
(1) the reform of Islam, based on the classical sources of the Qur’an and Sunna
but whose principles are appropriately reinterpreted considering the modern
world; and (2) the legitimate role that Muslims should play within contemporary
Western societies.

Ramadan identifies two main challenges that confront Muslims living as
minorities in Western countries who are caught between the twin dilemmas of
religious accountability and secularist acceptability: Some of these Muslims may
be tempted by secularism in their yearning for acceptance in Western society, and
the result will be loss of their religious values and Muslim identity; and (2) others
may yield to the pressure of a conservative Islam that rejects Western culture and
promotes withdrawal from the public sphere. Ramadan’s research is an effort to
enable European Muslims to participate as full members in Western society, while
simultaneously affirming their Muslim identity, since he sees no fundamental
conflict between the values of Islam and those that shape Western civilization.'

Ramadan questions the validity and value of the classical concepts of dar
al-islam and dar al-harb. He proposes the concept of dar al-shabada, or the abode
of testimony, which he views as more reflective of the reality of Muslim life in the
West. Ramadan elaborates this concept in six points:*

1. Reciting the shabada provides the basis for a Muslim’s sense of identity
as a Muslim—one who accepts and believes God’s revelation and is a
full member of the umma.

2. The shabada also provides the basis on which the other pillars of Islam
can be performed with integrity.

3. The concept of shabada implies that Muslims should not be prevented
from affirming their Muslim identity and should be allowed to per-
form all the regulations required by their faich.

1 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford University
Press, 2004), 74-75.

2 Ramadan, Western Muslims, 74-75.



16 | Anabaptist Witness

4. This concept also stipulates that Muslims are people who respect all of
God’s creation and all other human beings, including “absolute faith-
fulness to agreements, contracts, and treaties that have been explicitly
or silently entered into.”

5. Muslims are called upon to bear witness to their faith, presenting and
explaining what Islam is all about. This incorporates the concept of
da‘wa (proselytizing).

6. Living out shahada includes both verbal witness and witness through
good deeds. “To bear the shabada means to be engaged in society in
every area where a need makes itself felt. . . . It also means being engaged
in the process that might lead to positive reform, whether of institu-
tions or of the law.”*

Referring to the Prophetic saying that God has made the whole earth a
mosque for Muslims, Ramadan suggests that “wherever a Muslim, saying [the
shahadal, is in security and is able to perform his/her fundamental religious
duties, he/she is at home.” Living in dar al-shabada also means being fully
involved in one’s non-Muslim community and contributing to it as a fellow citi-
zen. Muslims should “establish places of real encounter, dialogue, and commit-
ment ‘together’ in the name of values held in common by virtue of sharing a
citizenship lived in an egalitarian fashion.” For Ramadan, “itis impossible to live
in autarchy, to make the testimony of faith, pray and fast, and go to pilgrimage
only, far from men and worrying about no one except oneself. . .. To be with God
is tantamount to being with men; to carry faith is tantamount to carrying the
responsibility of a continuous social commitment.”

While Ramadan’s ideas and practical suggestions have become central in our
time, where the religious life of minority Muslims in the West faces increasing
scrutiny, they are not new. They echo debates between so-called Muslim reform-
ists and modernist Muslims in the wake of European imperial conquest of
Muslim countries from the late nineteenth century. They are also reflected in the
experience of Muslims in West Africa who lived in spaces ruled by followers of
indigenous religions or by European colonizers. Here I would like to briefly refer
to the Suwarian tradition and the teachings of Shaykh Ahmadu Bamba, which
constitute good examples of experiential practices developed by Muslim minor-
ities in sub-Saharan Africa to adapt to life in a non-Muslim land.

Elhaj Salim Suwari, the founder of the Suwarian tradition, spent the earlier
part of his life in Macina, the current Republic of Mali, in the sixteenth

3 Ramadan, Western Muslims, 74.
4 Ramadan, Western Muslims, 74-75.

5 Tariq Ramadan, Islam, the West and the Challenges of Modernity (The Islamic
Foundation, 2008), 144.



Making Space for Islam and Muslimsin Secular Land | 17

century—a time that coincided with the collapse of the Muslim medieval empires
of Mali and Songhay. None of Elhaj Salim’s writings seem to have survived, but
information gleaned from local hagiological texts in Arabic and local languages
can help sketch his biography and teachings.

Elhaj Salim is described as a highly learned and pious Muslim. He performed
the pilgrimage to Mecca numerous times. Sources refer to him as Imam and Wali
Allah (friend and neighbor of God), as well as the leader of the Jakhanke/Jula
community. Elhaj Salim’s teachings were instrumental in shaping the identity of
adiaspora of Jula Muslim traders and scholars that spanned West Africa, includ-
inglands governed by non-Muslims. Like most West Africans, he was a follower
of the Maliki Madhbab tor most legal opinions, but “in matters of Quranic
exegesis, [he] followed al-Suyuti, who was a Shafi‘i. He found the latter’s relatively
liberal attitudes toward non-Muslims congenial.”™

Elhaj Salim’s teachings represent the foundation of a pedagogical tradition
that has stood the test of time; they continue to shape behavior to this day. These
teachings concern primarily the issues of conversion, religion and the state, the
relationships between Muslims and non-Muslims, and jihad. These same ques-
tions, as we have seen, are at the center of the preoccupations of contemporary
Muslim scholars living in the West.

Elhaj Salim taught that unbelief was the result of ignorance rather than wick-
edness. He argued that it is God’s will for some people to remain in a state of
ignorance longer than others. True conversion, in his view, occurs only when
God wills it. Therefore, coercing people to convert is tantamount to refusing to
accept God’s design for the world. Elhaj Salim condemned the j7bad of the sword
against unbelievers as an unacceptable method of conversion. For him, recourse
to arms is permissible only in self-defense when the very existence of the Muslim
community is threatened by unbelievers.

Regarding the relationship between religion and the state, Elhaj Salim taught
that Muslims may accept the authority of non-Muslim rulers and even support
it so long as this enables them to live their lives in accordance with their religion.
For him, a non-Muslim government is preferable to non-government or chaos.

Elhaj Salim inspired a pedagogy of conversion based on patience and exem-
plary behavior. This pedagogy requires Muslims, wherever they reside, to embody
the highest values and ideals, thereby representing attractive examples for people
to emulate when, according to God’s will, the time for conversion arrives. Finally,
not unlike Ramadan, Elhaj Salim emphasizes the central role of education in
ensuring that Muslims observe the law without error.

6 Seelvor Wilks, “The Juula and the Expansion of Islam in the Forest,” in Nehemia
Levtzion and Randall L. Pouwels, eds., The History of Isiam in Africa (Ohio University
Press, 2000), 93-115, 97.



18 | Anabaptist Witness

Elhaj Salim Suwari’s teachings were preserved and disseminated through
networks of scholars and teachers linked by Zsnads, or a chain of authority. These
scholars carried the legacy of the Suwari Islamic tradition for half'a millennium
and successfully aided the peaceful expansion of Islam, which transitioned from
aminority to a majority religion in regions of West Africa where the religion had
been resisted for centuries.

Itis possible to discern an epistemological kinship between the idea of fig of
the minority, the Suwari tradition, and the thought and practice of Shaykh
Ahmadu Bamba. Bamba was a Sufi. Sufi theology may offer the most compelling
articulation of a theology of hospitality and tolerance toward non-Muslim
cultures.

Perhaps one of the most salient features of Sufism is the distinction between
the worlds of batin (the hidden, internal) and that of zahzr (the manifest, external).
The Sufi’s emphasis on batin has important theological and organizational impli-
cations. Perhaps the most consequential of these implications is the suggestion
that God can be known through means other than the divine revelations
enshrined in the Qur’an. Because the world of batin does not lend itself to discur-
sive scrutiny, Sufi theology tends to favor a universalist perception of religion that
emphasizes sameness rather than the differences that an exoteric and legalist
reading of Islam would encourage. I am arguing that the world of batin represents
auniversal spiritual canvas that provides space for the expression of diverse reli-
gious traditions.

In their quest for closeness to God, Sufis long for one of the greatest rewards—
the acquisition of ma7ifa, or gnosis. Ma’rifa is knowledge beyond the book,
which God gives to whom he wishes, but particularly to those who have succeeded
in befriending him (Wali Allah). Ma’rifab is experiential knowledge acquired
through z/bam (inspiration) or kashf (unveiling). Ma’rifa is therefore unmediated
knowledge that escapes the strictures of nature and human intellect. Itis, in fact,
always received in a state of altered consciousness.

For Sufis, the immediacy of this knowledge gives 74 7ifa certain superiority
over other forms of religious knowledge mediated by the senses or reason. Ilbam
and kashf are the tools through which the Sufi unveils the hidden meanings of
the Qur’an and, in so doing, avails itself of religio-theological openness. Ma rifah
enables Sufis to transcend the bounds of scripture’s knowledge, underscoring
the view that fundamental truths can be expressed in multiple religions.

This pluralistic theological positioning explains why Sufis tend to stress the
connection between Islam and other religions. This logic has led some Sufis, such
as Jalal al-din Rumi and the medieval Andalusian Sufi Ibn Sabin, to challenge
the Islamic monopoly on knowledge of God and to consider the possibility that
divine truth can also be found in other religions. Such theological innovations
are only possible because of the unmooring of Islam from rigid legalistic



Making Space for Islam and Muslimsin SecularLand | 19

structures and the Sufis’ emphasis on both God’s immanence and the possibility
of personal and individual relationship with Him.

Sufis are able to make the theological synthesis and cultural compromises
that explain their spiritual agility because they have always strived to keep their
autonomy from the state. Ghazzali’s affirmation that the best #/amas are those
who do not know and are not known by the Sultan offers the best illustration of
the Sufis’ suspicion of state power.

Most Sufis favored escapism, sometimes adopting a peripatetic lifestyle and
taking their message to remote places, away from the center of power or to lands
where the state’s influence was weak. In doing so, they have enjoyed the freedom
to model their religion in conformity to their idiosyncratic inspirations, defying
the conformism of #lamas and their state sponsors.

Ahmadu Bamba was one of those charismatic Sufis who founded his own
community in Senegal in the late nineteenth century. Like Sufis who preceded
him, Bamba drew inspiration from Sufi theology and philosophy to model his
own community. Two key concepts, among others, provide the philosophical
underpinning of pluralism in the Muridiyya: Maslaha and ecumenism. Below,
I'will focus particularly on Bamba’s ecumenism.

Shaykh Ahmadu Bamba’s ecumenism reflects Sufi universalism as discussed
above. Itis rooted in his /man (faith) and in the Sufi idea of the unity of creation,
which implies that all human beings originated from one soul. And God has
endowed humanity with reason so that human beings can distinguish between
good and evil, and He has made it their duty everywhere to recommend what is
good and to discourage what is forbidden. Because the human is, in God’s eyes,
the single being to deserve to be entrusted with reason and intelligence, he is
khalifat ul Lab fil ard, or representative of God on earth. So, whether one is a
Christian, a Muslim, a Jew, a Buddhist, or a pagan, they all belong to the same
family—the human family—and they are all kbalifat ul Lab fil ard.

The ecumenism of Shaykh Ahmadu Bamba is reflected in both his interac-
tions with people of other faiths and his relationships with fellow Muslims. It
was logical that Bamba’s absolute trust in God should also translate into
openness of mind and religious tolerance. He repudiated the wholesale
condemnation of people because of their beliefs and instead used forgiveness
as therapy against violence. Returning to Senegal after more than seven years
of exile in Equatorial Africa, unjustly meted out to him by the French colonial
rulers of Senegal, he proclaimed that he had forgiven all his enemies for the

sake of God.

Conclusion

Islam is a missionary religion without missionaries. Ulamas and thinkers have
historically shouldered the task of connecting Muslim communities across time



20 | Anabaptist Witness

and space and building bridges with people of other faiths. They have achieved
this by developing socially pragmatic forms of reasoning that enabled the creation
of innovative Islamic institutions. I have tried to explain how, in the present
context of growing Muslim minority communities in the West, scholars are
revisiting old concepts and theorizing new ones to pave paths of accommodation
for devoted Muslim citizens of the West who aspire to live according to the tenets
of their faith.

This process of creative thinking is fraught with controversies. It is dismissed
by both Islamophobists— who promote the idea of a clash of civilizations and
the antinomy between Islam and Western culture—and conservative Muslims,
who see any attempt to reconcile Islamic norms with Western values as surrender
to secularism and a betrayal of Islam.

It is refreshing, however, to note the growing body of scholarship produced
by Muslims on both sides of the debate, which makes their case. We seem to be
witnessing a new revival of the culture of debate and disagreement that has histor-
ically stimulated the production of religious knowledge, which in turn has
powered the development of Islam.



Challenges of Christian-Muslim
Dialogue

Jacqueline Hoover

hristian-Muslim dialogue comes with a wide range of challenges and pitfalls.

This brief article will not attempt to catalogue them comprehensively. It
will instead relate two stories of Anabaptist-Mennonite interaction and dialogue
with Islam and Muslims—one story from the sixteenth century and the other
from the early twenty-first century. My aim in presenting these thoughts in the
context of the Murid-Anabaptist dialogue is to help us all more deeply appreciate
the fact that dialogue always takes place within a sociopolitical context and to
encourage Mennonites to reflect on their own history of engagement with Islam.

Two Stories of Christian-Muslim Dialogue

1. Christians Weaponizing Islam Against Christian Enemies in the
Sixteenth Century

The first story takes us to early sixteenth-century Europe, the period when
Anabaptism emerged. This was a turbulent period. The Reformation caused
numerous troubles, religious and political. Various peasant uprisings against the
elites brought much upheaval and destruction.

Beyond these internal conflicts, Europe was also threatened by external forces.
In the sixteenth century, the Ottoman Turks were advancing into Europe from
the southeast. The Ottomans were Muslims, but Christians in Europe simply
referred to them as Turks. The Christian rulers of the day called for armed resist-
ance against the Turks. This, of course, conflicted with the pacifist convictions
of some Anabaptists.

One of these Anabaptists was Michael Sattler, formerly a Catholic monk. The
Christian rulers of Austria arrested Sattler on several charges, one of which was
his opposition to fighting the Turks. In 1527, Sattler was charged with saying, “If
the Turk were to come into the land, one should not resist him, and, if it were

Jacqueline Hoover is a freelance lecturer in Islamic Studies. She is a member of the core
adjunct faculty at Anabaptist Mennonite Biblical Seminary in Elkbart, Indiana. She has also
tanght in theological and church institutions in Egypt, Lebanon, Indonesia, Malaysia, Nigeria,
Ethiopia, Sudan, Kenya, Tanzania, Germany, and the United Kingdom.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 21



22 | Anabaptist Witness

right to wage war, he would rather go to war against the Christians than against
the Turks.” Sattler did not deny the charge and responded further, “If the Turk
comes, he should not be resisted, for it stands written: You shall not kill.”> He
rejected military action against the Turks just as Muslim armies were invading
Europe, and he was eventually martyred for his beliefs in 1527.

While we can appreciate Sattler’s courage, he could perhaps have been a bit
more moderate. Sattler distinguished between two groups: (1) Muslims or Turks
who had never heard of the Christian faith and (2) Christians who knew about
Christ but still persecuted fellow Christians. Sattler saw this second group as

“Turks according to the spirit.”* In other words, Sattler discredited his Christian
persecutors by calling them Turks. For him the biggest threat to the Anabaptists
were his Christian neighbors, not the Muslim invaders. So, he insulted his near
enemy, the persecuting Christians, by branding them with the name of their far
enemy, the Turks. Sattler’s pacifism rooted in the example of Christ informed his
courage, but it did not temper his language.

Sattler was not the only Christian against fighting the Turks. The famous
reformer Martin Luther (d. 1546), a former monk as well, was also against fighting
them. However, Luther’s reasoning was rooted in God’s wrath and not the exam-
ple of Christ. Luther argued that it was futile to fight the Muslim invaders because
God was using the Turks to punish European Christians for their sins. Fighting
the Turks would be useless because it would be opposing God’s will. Even when
the Ottoman Turks were on the verge of invading German-speaking Europe,
Luther argued that it would be better to repent and pray to God to relent rather
than fight the Turks.*

Like Sattler, Luther also used Islam to bash his Christian enemies. His objec-
tive was pastoral. He wished for Christians to repent from their sins, and he
wanted to encourage faith, especially among Christians who lived under Ottoman
domination, so they would stay faithful and not convert to Islam. In contrast to
this, some of the early Anabaptists thoughtliving under Ottoman Muslim domi-
nance would give them more liberty to live out their vision of the faith. They
believed that Ottoman Muslim tolerance toward non-Muslim minorities was
greater than European Christian tolerance toward Anabaptist Christians.

1 As quoted in Jon Hoover, “An Anabaptist Perspective on Conversing with
Muslims,” in Evangelical, Ecumenical, and Anabaptist Missiologies in Conversation: Essays
in Honor of Wilbert R. Shenk, eds. James R. Krabill, Walter Sawatsky, and Charles E. Van
Engen (Maryknoll, NY: Orbis, 2006), 120-29, 287-88 (120). See also Astrid von Schlachta,
Anabaptists: From the Reformation to the 215t Century (Kitchner, ON: Pandora, 2024), 98-101.

2 Quoted in Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 120.

3 Quoted in Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121.

4 John V. Tolan, Faces of Mubammad: Western Perceptions of the Prophet of Islam from
the Middle Ages to Today (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2019), 105.



Challenges of Christian-Muslim Dialogue | 23

However, underlining the greater intolerance in Europe and describing the situ-
ation of minorities in enemy territory as better was an unwise political choice.’

Luther did eventually change his mind and start to advocate for war against
the Turks after 1529.° That was the year the Ottomans first besieged the city of
Vienna. He also later developed a sharp polemic against Islam. However, his
polemics against Catholicism and especially the Pope were much stronger. He
often compared the Pope with the Turks, and he famously said, “Compared to
the Pope, Muhammad appears before the world as a pure saint.”” So, the near
enemy—the Pope—was actually worse than the far enemy—the Turks.

We see that for both Sattler and Luther the biggest threat to their faith was
internal, from within the church and not from outside, and comparisons with
Islam were used to discredit Christian adversaries. This was not becoming of
their Christian witness, even if Muslims were probably not around to hear it.

Sattler and Luther’s habits of mind can be hard to shed. Thereisa little Sattler
in all of us. The challenge is to avoid resorting to comparative and rhetorical
referencing of Islam in our criticism of fellow Christians. Muslims do notice how
Mennonites talk about them when speaking about other Christians. I think here
of the challenge in John 13:35: “By this everyone will know that you are my disci-
ples, if you have love for one another.”® We do need to critique the colonialist past
and our complicity in the various types of nationalism that are so widespread in
Christian churches, including the Mennonite Church. But we should avoid using
stereotypes about Muslims and Islam to make our arguments.

2. Mennonite-Iranian Shi‘i Dialogue After 9/11

The second story involves North American Mennonites engaging with Iranian
Shi‘i Muslims. It was spurred by the big earthquake in Iran in 1990.

After the earthquake, Mennonite Central Committee (MCC) reached out to
offer relief to Iran. Out of this emerged an exchange program between MCC and
the Imam Khomeini Education and Research Institute (IKERI) in Qom, Iran.
This exchange sent a few North American Mennonite students to Iran and a few
Iranian Shi‘i students to Canada.

S GaryK. Waite, “Menno and Muhammad: Anabaptists and Mennonites Reconsider
Islam, 1525-1657,” Sixteenth Cenmry]aurndl41, no. 4(2010): 995-1016, 1000-1002.

6 Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121; Tolan, Faces of Mubammad, 105; Waite,

“Menno and Muhammad,” 1000. Luther in his 1529 book On War Against the Turks justi-

fied military resistance against the Turks. Yet, he still believed that repentance and prayer
would be a better way to resist them.

7 Adam . Francisco, Martin Luther and Islam: A Study in Sixteenth-Century Polemics
and Apologetics (Leiden: Brill, 2007), 84.

8 Allquotations from the Bible are from the New Revised Standard Version Updated
Edition.



24 | Anabaptist Witness

Beginning in 2002, after US President George Bush added Iran to the “axis
of evil” following the September 11, 2001, attacks in the United States, North
American Mennonite scholars engaged in a series of dialogues with Shi‘i scholars
linked to IKERI. There were other exchanges as well. MCC director Ed Martin
noted, “While MCC’s work around the world relates primarily to relief and
development, it also places priority on peacemaking,” and he interpreted these
exchanges between people of different religions in the tense international political
context as peacemaking.” It is about talking to people on the other side of the
fence in times of hostility. For Martin, this needs to be done with transparency,
respect, patience, perseverance, and openness to the direction of the Holy Spirit,
which Martin interprets as vision that responds to new opportunities.'
Mennonites were very interested in the idea of opening a new path in a context
of political tension.

However, the dialogues between scholars evoked concern among the Iranian
diaspora in North America. Representing this diaspora, Mahdi Tourage wrote
acritique of the Mennonite engagement with Iran and especially the IKERI. He
noted that the founder of IKERI, Ayatollah Mesbah-Yazdi (d. 2021), was
extremely conservative and authoritarian and supported violence against whoever
was not in agreement with him. Tourage also accused the founder of supporting
suicide missions—of not only deeming them permissible but sometimes necessary.
Additionally, he charged Mesbah-Yazdi with supporting Islamic slavery and
suggested that he may have been influenced by Nazi ideology."

Tourage stated that he was not opposed to dialogue in itself, even with an
organization like the IKERI, but he deplored the absence of all critical reflection
in Mennonite writings about these dialogues. He would have liked Mennonites
to address with their Iranian partners during the dialogues what he saw as
IKERT’s hateful support of human rights violations.' He emphasized that he
was not allowed to participate in the dialogues and that the Iranian diaspora
protesters were not permitted to express themselves during the visit of the Iranian
delegation to Canada in 2007."* In brief, he stated that a “fetishization of dialogue
and a commodification of peacemaking took place between the MCC and

9 A.James Reimer, “Shi‘i Muslims and Mennonite Christians in Dialogue: Two
Religious Minority Groups Face the Challenges of Modernity,” The Conrad Grebel Review
21,n0.3(2003): 3-14, 4.

10  EdMartin, “Mennonite Engagement with Iran,” The American Journal of Ilamic
Social Sciences 31, no. 1(2014): 131-39, 139.

11 Mahdi Tourage, “Fetishizing Dialogue and Commodifying Peacemaking,” The
American Journal of Islamic Social Sciences 26, no. 1(2009): 136-52, 137-40.

12 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 140.
13 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 142.



Challenges of Christian-Muslim Dialogue | 25

IKERIL?” resulting in a certain justification of violence."* He argued that dialogue
should not be an end in itself and should always include introspection.'

This short mention of the Mennonite-Iranian Shi‘i dialogue does not do
justice to all parties involved, but Tourage’s critique is a salutary reminder that
dialogue is always embedded in webs of political power and subject to abuse and
exploitation by the various parties. Itis essential to be aware of vulnerabilities to
manipulation. Nonetheless, dialogue is very important for keeping open lines of
communication and doors to friendship in the midst of tense religious and polit-
ical differences, even if not everyone can be accommodated at the same time.

Dialoguing with Humility

The two stories above refer to very different time periods. Yet in both cases the
Anabaptist-Mennonite responses to Muslims are courageous and attempt to take
Jesus’s words seriously—to love God wholeheartedly, and even to love the enemy.
They illustrate as well that loving the neighbor can be very challenging. In the
story of Sattler, the neighbors were the Christian authorities who persecuted the
Anabaptists. In the story of the North American Mennonite-Iranian Shi‘i
dialogue, the neighbors were the Iranian diaspora in North America who had
suffered at the hands of the Iranian regime and the ideologies flowing from the
IKERI, the very organisation that Mennonites were in dialogue with. Moreover,
as we saw in the first example, there is always the temptation to refer to the Muslim
other, who seems farther away, in order to discredit the much closer Christian
neighbor.

Dialogue does not come without pitfalls. Given that even the best efforts
might fall short and leave space for critique, all dialogue must be undertaken
with humility. This reminds of us Micah 6:8 (NRSVUE): “He has told you, O
mortal, what is good, and what does the Lord require of you but to do justice and
to love kindness and to walk humbly with your God?”

14 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 136.
15 Tourage, “Fetishizing Dialogue,” 146—47.






Doctrinal Religious Pacifism

Mennonite and Murid Comparative Perspectives
Mourtala Mboup

D uring the weekend of November 24-25,2023, I was honored to participate
in a series of meetings between Mennonites and Murids in Paris, co-hosted
by the Paris Mennonite Center and the Islamic Centre of Taverny. The principal
objectives of these meetings were to (1) allow Murids and Mennonites to share
about their respective faiths, (2) discuss ways of strengthening peace between the
church and the mosque in France, and (3) consider the possibility of publishing
acollection of articles. All of the above took place in a festive atmosphere marked
by the sharing of meals featuring traditional dishes from both communities.

This essay is an extension of a question I raised during my oral presentation
at the meetings:

What could have served as an antidote in the theologies specific to each of these
two communities that would have neutralized—immediately or progressively
over time—any inclination to resort to self-defense in the face of the violence
they suffered? And this, despite the fact that resorting to armed resistance
would have been easy to justify on theological grounds.

The aim here is to frame this question and share a preliminary analysis of what I
believe to be the source of resilience of both communities in the contexts in which
they arose—contexts marked by hostilities that severely tested the very founda-
tions of both the Mennonite and Murid respective doctrines of renouncing armed
resistance.

A quick survey of the historical contexts in which these ideas arose, followed
by an explanation of some of the elements that have shaped the theologies specific
to each community, will allow me to illustrate my opinion. This point of view
should, of course, be subject to an in-depth scientific analysis.

Mourtala Mboup is an expert in educational science and development studies. He is
a graduate of the University of Geneva, and the Institute for International Studies and
Development (IHEID), Geneva. As the former general secretary of the Murid Student’s Circle
of the University of Dakar, be is a Muridiyya specialist and gives numerous conferences, partic-
ularly in the Murid diaspora.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 27



28 | Anabaptist Witness

I. The Mennonites
A. The Context of the Birth of Anabaptist faith

Anabaptist faith was born during a troubled historical period marked by the
Lutheran Reformation, war, and widespread violence. In this context, the
community adopted a radical theological stance that ultimately exposed it to
abuse by the temporal powers and to strong criticism from religious authorities;
the Anabaptists, advocating a “zero compromise” approach toward temporal
power that used David’s sword not to defend justice but to oppress, refused to
endorse the state’s tradition of infant baptism.

This refusal, an essential characteristic of Anabaptist faith, was at odds with
Luther’s triumphant Reformation. The famous reformer fiercely fought against
Anabaptist faith because, for him, temporal power existed by divine right. The
most significant point of doctrinal disagreement between the Anabaptists and
Luther, it seems to me, stemmed from the fact that, as Marianne Schaub wrote,

“questioning infant baptism implicitly [meant] the right of the individual to chal-
lenge the political order in which he or she lives.” While Luther opposed the
hegemony of the papacy, he demonstrated a certain complicity with the princes
of Saxony for the sake of the divine character he ascribed to their power. This,
among other points of theological difference, provoked the split that led to the
defection of his former companions and disciples—Andreas Karstadt and
Thomas Miintzer—and the birth of the Radical Reformation in whose wake the
Anabaptist movement developed.

Itshould be noted that the violence in this context was such that the response
of a part of the movement was armed insurrection. As Schaub wrote:

This refusal to compromise with the world, a core characteristic of Anabaptist
faith, was expressed either by armed insurrection for a great majority of the
movement during the peasant uprising of 1525, or by peaceful withdrawal into
a community.”

Mennonite faith, which is of interest here by way of its radical doctrinal rejection
of all forms of violence, is precisely one of these branches of communitarian

Anabaptists.

B. Aspects of Mennonite Theology

In the early 1500s, a Dutch priest named Menno Simons successfully elaborated
an authentic body of Anabaptist principles and theological foundations, and

1 Marianne Schaub, “Thomas Miintzer: La nouvelle image de Dieu et le probléeme
delafin de’histoire,” in Histoire de la Philosophie I1I: La philosophie du monde nouvean X Vle
et XV1le siécles, Frangais Chatelet (Pluriel, 1999), 132.

2 Schaub, “Thomas Miintzer,” 24.



Doctrinal Religious Pacifism | 29

valorized certain religious practices. This doctrine was widely accepted by believ-
ers and contributed significantly to the consolidation of the Mennonite
Anabaptist movement.

For Anabaptists, God is both near and far; He is notsilent, and when disciples
make an effort to look inside themselves, when they break away from their animal-
istic nature, they become able to receive the Divine Light. From their perspective,
God ishidden only to those who are blinded by their selfish desires. He manifests
himself to every being who is attentive to His voice. In their view, God’s Word
transmitted by the prophets of the Bible can be transmitted in the same way by
believers who also receive dreams and visions from the Creator, which thus grants
them the function of contemporary prophets. As Schaub writes about the
Anabaptists:

Insistence on the identity of meaning and values between contemporary
prophets and those of Scripture, changes the status of Scripture from a sacred
text subject to exegesis to one that becomes a maxim of life and social model to
be achieved practically in the immediate future. And for them, Christian
freedom consists precisely in this realization of the Word of God.?

In this perspective of deep spirituality, the spirit of the divine message addressed
to humanity prevails over its letter, as this passage clearly states: “The Word of
God, theinner word, living and life-giving, the very opposite of the letter, cannot
be institutionalized without being distorted and corrupted; it lives in action only
through those whom it inspires.”™ The reader will have noticed the anti-church
character of this quotation echoing the vision of the reformer Andreas Karlstadt.

Il. The Murids
A.The Context of the Birth of the Muridiyya

The history of Senegal has been marked by both internal and external conflicts
between three main antagonists: traditional aristocracy, Islam, and French colo-
nialism. The impact of their respective influences on the country’s development
essentially characterizes the context in which Muridiyya emerged. The most
significant phases can be summarized as follows: an Islamization of the courts;
violent and shameful despotism; mass Islamization; the abolition of slavery; and
French territorial conquest.

The adherence of the kings to Islam, which preceded widespread Islamization
of the masses, gradually weakened under the influence and temptations of the
slave trade, thusleading the kings to engage unscrupulously in such reprehensible
acts as looting, theft, raids, and rape. They did not hesitate to enslave their own

3 Schaub, “Thomas Miintzer,” 24.
4 Schaub, “Thomas Miintzer,” 133.



30 | Anabaptist Witness

subject, in order to trade them for goods such as sugar, tobacco, alcohol, and
fabrics that were offered to them by slave traders. “Everything happened,” writes
Professor Mbaye Gueye. “As if being unable to effectively address the issues that
clearly plagued society, they found nothing better to do than indulge in the
pleasures of this lowly world.”

Eventually this division between the common people and the aristocracy gave
rise to a series of widespread revolutions led by the marabouts. Senegal went
through a period in its history marked by numerous campaigns of armed jihad.
After abolishing slavery but not wanting to relinquish its domination, France
was forced to resort to trading agricultural products. As this required a minimum
of sociopolitical stability, from 1854 onward the French decided to take on terri-
torial conquest of the country under the leadership of general Louis Faidherbe.
Until then, his influence had been indirect and was effectively carried out from
the coast (St. Louis and Gorée). He used his extensive knowledge of the country
and all his strategic skills to take advantage of the discontent among the class of
people now represented by the marabout. Writing to Damel Birima, he said:

The day is coming when the marabouts of your country, together with those of
the Fouta, will seek to overthrow you, and if no one intervenes, they will
succeed. If you are willing to govern your country well, I will join you to fight
Fouta and Njambur. But if you govern poorly, I will let them to do whatever
they please (June 22, 1853).¢

For France, yesterday’s ally, the despotic regime, becomes the enemy of today,
since it is responsible for the sociopolitical unrest that causes instability. As for
the marabouts, if most of them dreamed of peace only so they could devote them-
selves to farming their lands, some, like El Hadji Omar Tall, chose instead armed
jihad against the pagans and the aristocracy.

Grouping together the involvement of the aristocracy, the colonizers, and
militant Islam, the armed conflicts—now triangular in scope—became all the
more deadly. The Senegalese historian Mbaye Gueye offers an excellent summary
of this situation of far-reaching conflict:

The Marabouts, the French, and the Ceedo” fought bitterly. The Muslims were
bound more fiercely than ever to the success of their vision for society. The
French were equally determined to reshape Senegal based on their own

S Mbaye Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba: Contexte historique et géopolitique,”
in Abmadon Bamba face aux autorités coloniales (1889-1927), Oumar Ba (Dakar, Dar El
Fikr, 1979), 205.

6 Oumar Ba, “La Pénétration frangaise au Cayor: Du régne de Birima N'Goné Latyre a
Uintronisation de Madiodo Déguéne Codon, vol. 1, 16 décembre 1854-28 mai 1861,” in Revue
[frangaise d'bistoire d outre-mer 64, n. 235 (second trimester, 1977), 259.

7 Slave warriors.



Doctrinal Religious Pacifism | 31

principles. The old aristocracy was likewise present, desirous to maintain its
privileges, and determined to make the sacrifices necessary in order to defend its
independence or way of life.®

The colonialists knew how to take advantage of their strengths and were deter-
mined to emerge victorious in this tripartite war. “In 1890,” Mr. Gueye points
out, “one could effectively establish that the Senegalese resistance had failed, at
least for those who only took in consideration the results obtained on the battle-
field.”” The author justifiably qualifies his remarks because for Islam this was
nothing more than a military defeat. The battle was ready to be waged on yet
another terrain—that of spiritual brotherhood.

As in the context that marked the rise of Anabaptist faith, here too a toxic
climate of colonial aggression and tyrannical abuse by the aristocratic powers led
Muslim religious leaders to take up arms in the name of God. It is thus in this
context in which Muridiyya was born—a Muslim brotherhood strongly influ-
enced by Sufi doctrine.

B. Aspects of Sufi Theology

At the heart of Sufi cosmology, one finds the fundamental idea that if man is both

a profoundly religious being and “capable of knowing God,” it is because God
created him in such a way that he would have a natural predisposition for conceiv-
ing the existence of the Creator and feel a deep-seated need to know Him.
Subsequently, ever since his arrival on Earth, man has sought, albeit even instinc-
tively, to know the circumstances and source of creation, of his own creation. For
this reason, the desire to seek the original cause and its divine agent in order to
worship the latter is something that flows out of the very nature of human beings.
Each one s, therefore, potentially able to recognize his Lord and Creator, thanks
to his soul, that fragment of divinity hidden within his fleshly body.

After having conceived man in such a manner, God (Glory to Him, the
Exalted) saw fit to establish him as His vicar on Earth. He was entrusted with this
‘mandate” or “responsibility” (a7mana), one that confers on him dignity. If the
Spirit was sent into this lowly world in an earthly body, it is in order to enable
Him to fulfill this mission, which is His true destiny. Yet, God the Almighty—
May He be Exalted—in His magnanimity is the one who guides man in order

[<

that he escape all existential wanderings and make a triumphant return to Him
possible. As the Koran says:

8 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 206.
9 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 207.



32 | Anabaptist Witness

We said, “Get down out of it, all together; yet there shall come to you guidance
from Me, and whosoever follows My guidance, no fear shall be on them neither
shall they sorrow. (Qur’an 2:38)"

This promised “guidance” is nothing other than religion, but religion perceived
asan eternal and unchangeable guidance. A guidance of which the prophets have
been the interpreters and translators throughout the centuries, thanks to their
prophethood (nubuwwah) and the divine vessels of prophethood, which, as
pointed to in the verse below, are The Book and Wisdom.

Throughout history, it has been considered fact that man has always shown
great vulnerability to the multiple influences of corruption, shameful novelties,
and conflicts arising out of passion, such as, for example, the desire to wield
temporal power. According to Muslim Sufism, this tendency to succumb to
lustful temptations justifies the cyclical nature of the coming of the “mujaddid”
(one who brings “renewal”) of Islam, whose essential mission is the reawakening
of the Message of Prophet Muhammad (PBUH)." This unique and transcendent
message was first brought by the Prophet Adam and then brought in its definitive,
complete, and perfectly universal form by God’s Chosen One, Muhammad
(PBUH), who is the last link in the prophetic chain. Nonetheless, after the coming
of thelast of the prophets, saints will be sent by God to preserve the flame of the
Call on Earth. In this regard, Abd al-Rahman Djami comments:

God, Most-High, has always proved the prophet’s mission permanent, and has
given the Wali the role of serving as instruments in the manifestation of this
proof, so as to ensure that the wonders of God and the authentic title attesting
to the truth of Muhammad will endure forever.'

Thatis, following in the footsteps of the prophets, these men and women embark
on a quest for God,

stripping their souls of the flaws found there, serving God at all times and
everywhere, and adding, by their own choice, other forms of worship, and
numerous and varied spiritual exercises, all having been approved by an
authentic chain of initiation, and added to the legitimate ritual obligations
prevailing in their time, and this until Truth becomes their hearing, their sight,
their tongue, their words, their hands, and their feet.

10 A.]. Arberry, trans., The Koran Interpreted, First Touchstone ed. (New York:
Simon & Schuster, 1996).

11  “Peace Be Upon Him” (PBUH) is a blessing that Muslims speak immediately
after mentioning the name of any of the prophets.

12 Abd al-Rahman Djami, quoted in Eva de Vitray-Meyerovitch, Anthologie du
Soufisme (Paris: Sindbad, 1978), 125.



Doctrinal Religious Pacifism | 33

For the Murid it was one of these honorable Men of God, overflowing with
exceptional love for all of the prophets and more particularly for the prophet of
Islam (PBUH), who founded the brotherhood toward the end of the nineteenth
century. In fact, as shown by his writings, Shaykh Ahmadu Bamba was a true
Sufi whose spiritual struggle was aimed at becoming a holder of divine wisdom.
He was the one who would complete The Book to be used as tools for the spiritual
perfection of his disciples, or, in Sufi terms, the murids.

Summary: Was Profound Spirituality the Secret Behind
Monotheistic Doctrines of Peace?

The reader will undoubtedly have noticed the quasi-similarity between the
conceptions of our two communities in question—the Mennonites and the
Murids—regarding the spirit of religion in general and specifically the nature of
the process of perfecting through which humans must pass to achieve spiritual
fulfillment. The reader will also have observed that, for both communities, if the
horizontal transmission of the Word of God takes place through the vicissitudes
and uncertainties of history, it risks guaranteeing only the Letter of the Word,
but its Spirit will only remain accessible to human beings as long as they strive to
attain a deep spirituality—the theology of the Spirit for the Anabaptists, and
Sufism for the Muridiyya.

During the meetings in Paris, I asked the Mennonite delegation the following
questions: (1) How did your community manage to prevent rebellious Anabaprtist
faith—one that did not rule out the use of arms—from emerging, and instead
establish Mennonite-Anabaptist faith? (2) What theological approach enabled
this fundamentally pacifist conception to take root despite a context marked by
violence?

In response, one of our Mennonite friends made this preliminary remark:

“Regardless of the violent context, those who took up arms were wrong. God did
not bless their actions. God blessed the community that chose to suffer during
that time. . . . Mennonites are not proud of what happened during that period.”
One witnesses here the mark of a transcendent spirituality that seems to relegate
historical considerations to the background.

Undoubtedly, the Anabaptist faith owes this spiritual depth within the
context of the Radical Reformation to the “theology of the spirit” advocated by
Karlstadt. According to Schaub, this theological approach places emphasis on
the divine origin of man and considers the removal of carnal desires through
asceticism as a spiritual process through which, in the end, man becomes divine.
For Karlstadt,

the movement of the Spirit radiates from the Creator to the creature and can
then return from the creature to the Creator. Having broken natural attach-
ments, if asceticism creates a void, an emptiness in the soul and the total



34 | Anabaptist Witness

elimination of all desires, the believer becomes more receptive and able to
reflect the divine light that has been shared with him. (Schaub 1998).

The founder of the Mourid movement, Shaykh Ahmadu Bamba, seized at the
very beginning of his spiritual ascent an historic opportunity brought about by
one of the country’s greatest scholars, Majaxate Kala Jaxate, who challenged him
about the status of the Men of God. The occasion led the Shaykh to write a major
work commonly known as Hugqga. This seventy-eight-verse poem describes the
Sufi method as well as the stages of the Jihad of the soul, by which Sufis are able
to lead their followers to God after having been chosen by The Almighty.

Hugqa is firstand foremost a position that was taken by the Shaykh in a debate
that was raging at the time on the status and role of the saints in Islam. In essence,
he addressed the following points: the status of the Men of God; their ultimate
objective in their quest; their method and strategy of dealing with their enemies;
the expected spoils to be gained in the event of victory; and the social value of
their fight.

In the event of victory, the Sufis’ spoils consist of virtues and gifts they will
receive from God. Among their gifts are the knowledge of spiritual ailments;
insight with the internal eyes; and an eminent knowledge of God. As for virtues,
here are a few: never speak without knowledge of the cause; practice self-criticism
exclusively; transcend the injustice of enemies and the severe blows of destiny;
and abhor hypocrisy. Finally, their social value lies in their ability to provide
guidance to humanity; ensure the spiritual education of the Murids; heal the
souls of those who desire vice; and popularize the knowledge of the Men of God
through divine inspiration.

As cansstill be seen today, one cannot simply improvise with the intention of
becoming a spiritual guide in the Sufi world. In 1883, while the great Shaykh was
directing the teaching center bequeathed to him by his late father, he publicly
proclaimed that by mystical means he had received an order from the prophet.
With this order he founded the Murid path, calling students and all Muslims,
and he walked with those who wished to follow him on the path of spiritual
perfection. In Murid hagiography, this command is formulated as follows:

Educate your companions through spiritual will (Hzmma). Stop educating
them exclusively through book-based knowledge.

It can be said that through this powerful act, the Shaykh publicly claimed his
adhesion to the Areopagus of the holders of waliyyat (sainthood). He later clari-
fied his attachment to the movement of the Godly men, while emphasizing the
balanced nature of the Islam that he advocated—as do all authentic Sufis, those
who never neglect the external aspect of the religion. The Shaykh wrote in this

regard:



Doctrinal Religious Pacifism | 35

As for me, I am both in the “pure Sharia” and in the “enlightened Hagiga.”
The former covers all that is revealed in the Book; the latter encompasses all that
is recorded on the Well-Guarded Tablet, whether it is found in the Book or not.
Nevertheless, I recommend to you only what God and His Prophet have
recommended: to remain bound to the explicit content of the Sharia, which is
nothing other than the Sunnab in its purest form. Whoever follows my
recommendation will do so in his own interest; whoever acts otherwise will do
so at his own expense.’?

It is thus in accordance with the exoteric aspects of the religion that one
embarks on the path of esotericism through the practice of the jihad of the soul.
This is done according to a well-codified method and set of rules.

Among the passages in the Shaykh’s writings that teach us about his relation-
ship with God and his prophet is an explicit excerpt where he goes so far as to date
the stages of his progression, thus providing us with chronological specifications
that leave no room for doubt. Like the great saints, he specifies the gift received
from the Lord during his frequent acts of thanksgiving. We learn of his successive
mystical states and what the main objective of his fight was at each stage. The
Servant of the Prophet explains to us, in fact, that it was God Almighty who
inspired him to pledge his allegiance to the Prophet (PBUH) in 1301 (1883); to
devote himself exclusively to him (PBUH) until 1311 (1893); then, to set out in
1313 (1895), for his exile filled with baraka (blessings, graces) and, during this
time, to be only concerned about practicing jihad against the carnal soul, the
lower world, Satan, and profane passions. .. until 1330 (1912), and then entirely
devoting himself to Gratitude to the Sublime, The Most-High, The Glorious,
before making his jihad triumph over all his enemies in 1332 (1914)."

As this excerpt clearly illustrates, it was the Shaykh’s steadfastness to the
doctrine inspired by the Prophet that caused him to suffer exile. But he went even
further after his return from exile on November 11, 1902, publishing a famous
poem in 1903 in which he refuted the allegations of those who accused him of
wanting to wage armed jihad. He immortalized his pacifism, which he defined
in unambiguous terms, in the following excerpt:

You deported me, accusing me of preparing for jihad. . .. You claim that I have
weapons. . . . According to your statements, I advocate jihad. They are certainly
true; however, I wage my jihad through knowledge and fear of God. . .. The
sword with which I behead the enemies of God is the proclamation of his

13 Mourtala Mboup, (2016) “L’Afrique dans la lutte contre la mouvance jihadiste:
Quel réle sur la pensée de Serigne Touba,” traduction en substance du po¢me de Cheikh
Ahmadou Bamba, Haqqa.

14 Diop Amadou Lamine Dagana “I’Abreuvement du Commensal dans la Douce
Source d’Amour du Serviteur” (1963), http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/
Irwaou%20nadim-fr.pdf.


http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou nadim-fr.pdf
http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou nadim-fr.pdf

36 | Anabaptist Witness

Oneness. . . . My cannons are the Holy Book and its verses. . . . The lances at my
disposal are the hadiths of the Prophet. . . . The various branches of religious
science are like penetrating arrows with which I defend the traditions of the
Prophets. . .. When it comes to those who spy on me, I oppose them with pure

Sufism, clearly defined by noble people.’

In conclusion, I would say it was indeed necessary for these two communi-
ties—both born in contexts where nothing was easier for a theologian than to
develop arguments to justify taking up arms—to find a powerful stimulus to
ensure that their pacifist doctrines found a place in the hearts of their follow-
ers and overcame all challenges they faced. It seems to me that a belief in the
possibility for each believer to have access to a “vertical connection” to spiritual
perfection—thanks to a deep-seated spirituality rooted in a living and support-
ive community—was the powerful antidote that made it possible for both the
Anabaptists and the Murid movement to maintain a transhistorical vision of
religion despite the missteps of human history. It is the only vision capable of
freeing believers from the constraints that historical contingencies constantly
throw in the path of those returning to their Creator.

15 Jaajumlan, Célebre poéme de Cheikh Ahmadou Bamba (translated by the author
from Arabic).



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute,
and the Pacifist Tradition of West
African Islam

Matthew J. Krabill

he reflections in this special issue of Anabaptist Witness describe the encoun-

ter between two peacemaking traditions—one Mennonite and the other
Murid—from the perspective of various participants. This article situates the
Murid movement within a wider context of historical and contemporary indige-
nous expressions and traditions of Islam in West Africa thatembody peacemaking
and nonviolence. It does so by focusing on Lamin Sanneh’s scholarly inquiry into
the pacifist tradition of West African Islam. Sanneh promoted a new narrative of
Islam that was rooted in African cultures and traditions while remaining ortho-
dox in its Islamic beliefs, both of which have challenged the dominant received
narrative of jihadism promoted by many Western scholars.

This article then details some of the key activities and findings of a recent
three-year research project (2022-2025) of The Sanneh Institute (TSI) into the
pacifist tradition of West African Islam, a project for which I served as academic
coordinator. Describing TSI’s project activities also serves to highlight my own
journey with Murids as well as the important role and contribution of two Murid
scholars—Cheikh Babou and Fallou Ngom, who served as key advisors to the
project.

Lamin Sanneh and the Pacifist Tradition of West African Islam
Lamin Sanneh’s Scholarly Influence

Many who have undertaken courses in history, theology, missiology, and World
Christianity have invariably read Lamin Sanneh (d. 2019), and in academic

Matthew J. Krabill lives in Accra, Ghana, where be gives leadership to the Academic
Programs at The Sanneh Institute. He and bis wife, Toni, also support theological educa-
tion institutions and initiatives across Sub-Sabaran Africa in the areas of peacebuilding,
Christian-Muslim Relations, and mission studies. They are International Service Workers
with Mennonite Mission Network.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 37



38 | Anabaptist Witness

departments around the world, major works of his, such as Translating the
Message, have become foundational. More broadly, Sanneh is known for teach-
ing the history of Christianity and Islam in Africa and for being one of the
architects of the now popular and widely known field of World Christianity. But
Sanneh’s earliest scholarly interest is lesser known; it focused on the enduring
legacy and influence of the pacifist tradition of West African Islam, also known
as the Suwarian tradition.!

The Suwarian Pacifist Tradition as Counternarrative to Jihadism

Western Scholars’ Lack of Access to Primary West African Sources

Sanneh’s pursuit of the Suwarian tradition occurred at a time when the over-
whelming majority of Western scholars were focusing on the jihad tradition. In

the received colonial and postcolonial narratives of Islam in West Africa, the

dominant focus had been the jihad movements of the eighteenth and nineteenth

centuries,” and many Western scholars were presenting this jihadist tradition as

orthodox and “normative” Islam.?

Part of the West’s focus on militancy, conquest, and jihadism stems from
the fact that Western scholars were unable to read sources written in African
languages. These accounts by West African scholars, clerics, and religious lead-
ers were written in languages such as Hausa, Mandinka, and Wolof. The sources
contained local histories, clerical teachings, sermons, parables, and proverbs that
recounted social and religious worlds that outsiders were not privy to.

Just as (if not more) important than the written sources, were the oral
accounts—the “living library,” as Cheikh Anta Babou refers to them—that
were often the richest source of material.* In the absence of an engagement with

1 Sheikh Al-Hajj Salim Suwari was a thirteenth-century West African Soninke
karamogo (Islamic scholar) who focused on the responsibilities of Muslim minorities resid-
ingin a non-Muslim society. He formulated an important theological rationale for peaceful
coexistence with the non-Muslim ruling classes, now referred to as the Suwarian tradition.

2 John Azumah, “Beyond Jihad: The Pacifist Tradition in West African Islam,”
International Bulletin of Mission Research 41, no. 4 (2017):363—69.

3 The few Western scholars who addressed the pacifist tradition in their works
include Patrick Ryan, Islam in Yorubaland: Imale (1979); Robert Launay, Beyond the Stream
(1992); Ivor Wilks, The Juula and the Expansion of Islam (2000); and David Robinson,
Muslim Societies in African History (2004). A few others, mostly Western or Western-based
African scholars, have done work on aspects of the Suwarian tradition, mainly from the
anthropological and sociological perspective.

4 Cheikh Babou, “Beyond Jihad: The Pacifist Tradition in West African Islam,”
online public lecture, December 29, 2021, The Sanneh Institute.



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam | 39

all of these sources, the dominant narrative that emerged from, and was exported
by, Western scholars was that of jihadism.

“Islam Noir”: Written Accounts of African Islam by African Intellectuals

A few African scholars in the twentieth century undertook studies that chal-
lenged the dominantjihadinarrative. They did so in large part because the depic-
tions of Islam they read in formal educational settings did not reflect the Islam of
their childhood and their home communities in West Africa. For example, the

Malian Muslim scholar Amadou Hampaté B4 (d. 1991) is one of a handful of
Muslim scholars of repute in the past century who undertook exploratory work
on the pacifist tradition of West African Islam and talked about the tradition

appreciatively.’ In contrast to conquest and militancy, the expression of West

African Islam that B4 recounted was one of accommodation, interreligious

harmony, and peaceful coexistence.

When written accounts of an African Islam did emerge from African intel-
lectuals such as B4, they were quickly branded as “Islam noir” (or, black Islam) by
Western scholars, and particularly among French intellectuals. The label “Islam
noir” was pejorative, and it communicated that black Islam was nonorthodox,
syncretistic, and inferior in nature because it comingled with African cultures
and traditions. In contrast, however, B4 used the term “Islam noir” positively
and constructively, remarking, “In Africa, Islam has no color except the color
of water; this is what explains its success: it [Islam] colors itself with the tints of
the land and rocks.”

For B4, “Islam noir” resulted from the encounter between the Suwarian
tradition of his upbringing and his own Fulani culture and heritage. More to
the point, West African Islam was neither a foreign import from Saudia Arabia—
which would have been considered by the West as superior to African traditional
religion—nor a syncretistic mélange of Islam and African traditional religion—
which would have been considered inferior to non-African expressions of Islam.
Instead, Bi argued that the West African soil birthed a unique Islam that was not
only faithful to Islamic teachings and traditions but also rooted in and reflective
of African customs and traditions.

“Beyond Jihad”: Sanneh’s Research on the Spread of Islam Through Peaceful
Means

Thus, at a time when the predominant narrative of West African Islam was focus-
ing on the jihad tradition and during an era that was dismissive of “Islam noir,”
Lamin Sanneh pursued his doctoral studies on the pacifist Jakhanke clerical

5 Amadou Hampaté B4 and Gaetani Roger, 4 Spirit of Tolerance: The Inspiring life
of Tierno Bokar (Bloomington, IN: World Wisdom, 2008).

6 Vincent Monteil, L'Islam noir (Paris: Seuil, 1964), 41.



40 | Anabaptist Witness

communities” throughout the West African subregion. His doctoral studies
were later updated and expanded in his seminal work, Beyond Jibad (2016).* In
Beyond Jihad, Sanneh documents the Suwarian tradition’s principled disavowal
of jihad and its eschewal of political patronage in favor of a pacifism that privi-
leges religious diversity and prefers accommodation over and against absolutism
and militarism.

Sanneh studied the Suwarian clerics, who had a huge influence on the
Mandinka (of present-day Guinea, Gambia, Mali, and Senegal) and who adopted
religious learning and teaching as a vocation. Sanneh argued that the pacifism
espoused by the Jakhanke clerics firmly belonged to the orthodox Islamic tradi-
tion. The Muslim Mandinka and other neighboring tribes drew a distinction
between a professional religious class, the warrior class, and the political class. The
itinerant clerics created semi-autonomous centers to devote themselves to religious
vocation. They sought to cultivate character traits and virtues such as humility,
empathy, patience, reciprocity, cooperativeness, self-critique, and self-correction
for a robust, sustained engagement between people of different religions.’

One of the hallmarks or distinct practices of the Jakhanke clerical class is that
they kept the political class at arm’s length, resisting the temptation to assume
political office and avoiding direct interference and control by rulers. Sanneh
argues that this apolitical stance was rooted in “principled disavowal of jihad as an
instrument of religious and political change.”" In his autobiography, Summoned

from the Margin, Sanneh says, “By education, scholarship, itinerancy and other

religious activities the clerics pursued the path of Islamization of society as opposed
to that of the Islamization of the state. A clerical republic rather than a theocracy is
the object of their endeavor” (italics added)."!

The clerics, or the “vicars of the spiritual life,” as Sanneh refers to them,
believed that the Islamization of society could be met by peaceful means—namely,
through instruction and persuasion, without the political coercion required

7 TheJakhanke clerics are a specialized group of Muslim scholars and educators in
Guinea, Senegal, Gambia, and Mali, West Africa, known for their historical role in diffusing
Islam and for their tradition of political neutrality and pacifism.

8 Lamin Sanneh, Beyond Jibad: The Pacifist Tradition in West African Islam (Oxford
University Press, 2016).

9 See John Azumah, “Engaging the Pacifist Tradition of West African Islam
for Transformation of Society,” TSI (The Sannah Institute) Project Background
Paper, accessed November 6, 2025, https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/
Project-Background-Paper_TSI-1.pdf.

10 Lamin O. Sanneh, The Jakhanke Muslim Clerics: A Religious and Historical Stucy
of Islam in Senegambia (Lanham, MD: University Press of America, (1989), 21.

11 Lamin O. Sanneh and Kelefa Sanneh, Summoned from the Margin: Homecoming
of an African (Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2012), 220.


https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf
https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf

Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam | 41

by the Islamization of the state. For the clerics, the latter approach would have
fundamentally violated the moral nature of Islamic faith and teaching.

In their pursuit of a clerical republic, they formed a pact with political lead-
ers: Rulers would not enter the semi-autonomous religious centers except on a
prearranged schedule and for the purpose of undertaking religious exercises. A
famous saying attributed to the clerics summarizes well their apolitical stance: “If'
the king asks us to build him a castle, we shall build him a castle. If be asks us to take
up arms and go to war, we shall build him a castle. We are entirely at his disposal”

(italics added)."

Cross-Connections between Pacifist Islamic Traditions: The Jakhanke
Clerics (Suwarian Tradition) and the Murids (Sufi Tradition)

A younger contemporary of Sanneh’s, Cheikh Anta Babou—who has pursued
similar lines of inquiry as Sanneh and was present at the 2023 Anabaptist-Murid
Conference—has focused his scholarship on the Murid movement and its founder,
Shaykh Amadou Bamba." In his writings, Babou shows Shaykh Bamba’s connec-
tion to the Qadiriyya Sufi order.” Sanneh, in his scholarly engagement of the
Murids, makes a connection between the Jakhanke clerics and the Murids, show-
ing a direct relational link between Karamokho Ba, the founder of the Jakhanke
clerical center of Touba (Guinea), and Shaykh Bamba, the founder of the
Muridiyya holy city of Touba (Senegal). Also linking these two groups together
is Jonathan Bornman, who, in his doctoral dissertation on American Murids'®
(which Babou supervised), suggests that Shaykh Amadu Bamba embraced the
Suwarian pacifist tradition through the Jakhanke clerics. Bornman further traces
the spiritual and intellectual influence of the Suwarian tradition on Shaykh

12 Sanneh and Sanneh, Summoned from the Margins, 199.
13 Sanneh and Sanneh, Summoned from the Margins, 200.

14  Cheikh Anta Mback Babou, Fighting the Greater Jihad: Amadu Bamba and the
Founding of the Muridiyya of Senegal: 1853-1913 (Athens, OH: Ohio University Press,
2007); Cheikh Anta Babou and Knibiehler Genevieve, Le jihad de I’ dme: Abmadon Bamba
et la fondation de la Mouridiyya au Senegal, 1853-1913 (Paris: Karthala, 2011); Cheikh
Anta Mbacké Babou, The Muridiyya on the Move: Islam, Migration, and Place Making,
First paperback ed., New African histories (Athens, OH: Ohio University Press, 2021).

15 The Qadiriyya are the oldest (mystic) Sufi order in Senegal. More broadly, the
Qadiriyya are probably the oldest of the Muslim Sufi orders, founded by the Hanbali
theologian Abd al-Qadir al-Jilani (1078-1166) in Baghdad.

16 Jonathan Frederick Bornman, “American Murids: Muslim Proponents of
Nonviolence Open Alternative Conversations about Islam, Jihad and Immigration” (PhD
Diss., Oxford Centre for Mission Studies, United Kingdom, 2021).



42 | Anabaptist Witness

Bamba by describing the practices of the Suwarian pacifist tradition as observed
in the life of Shaykh Amadu Bamba and the early Murids.”

The Sanneh Institute and the Pacifist Tradition of West
African Islam

Origins and Vision of The Sanneh Institute

The Sanneh Institute (TSI) was officially launched in February 2020 as an inde-
pendentinstitution based in Accra, Ghana, named after the late Lamin Sanneh,
the renowned Yale mission historian. Prof. John Azumah, the founder and
Executive Director of TSI, is an academic mentee of Sanneh. TSI works in collab-
oration with the Department for the Study of Religion at the University of Ghana
with the primary purpose of resourcing and building capacities in research on
issues and topics at the intersection of religion and society.

The vision of TSI is to offer scholarship as a tribute to God, with the religious
and non-religious other within hearing distance for the transformation of soci-
ety. At TSI, scholarship is a religious vocation, and at the heart of the institute’s
mission is raising a younger generation of religious leaders and scholars with
theological humility and intellectual curiosity.

Research and engagement are at the center of who TSI is and what it does.
One of the first projects the institute embarked on was Sanneh’s pacifist tradition
line of inquiry. Azumah remarks:

It took a scholarly giant like Lamin Sanneh to create a new narrative about
Islam in West Africa. His scholarship laid the groundwork and paved the way
for much more work to be done. We at TSI owe it to him to continue the
work he started, but we also owe it to communities across West Africa, both
Christian and Muslim, to tell the story of an Islam that embodies and espouses
nonviolence, tolerance of the religious other, and hospitality as well as an Islam
that often favors political neutrality.®

17 See Bornman, pages 46—53. Sanneh’s twin pillars of the clerical vocation—namely,
dispersion and opposition to war and politics. Sanneh further identifies a triad of clerical
life: al-gird ab (Qur’an study), al-barth (farming), and al-safar (travel or itinerancy). He
also describes Suware’s devotion to pastoral circuits whose message focused on the “dual
heritage of Jakhanke practice: pacifist commitment, and education and teaching as tools
of renewal (tajdid). Activities that mark the Suwarian tradition include (1) dispersion,
(2) opposition to war/pacifist commitment, (3) opposition to politics, (4) Qur’an study,
(5) farming, (6) itinerancy, (7) education/teaching for renewal.” See chap. 2, Jonathan
Frederick Bornman, “American Murids: Muslim Proponents of Nonviolence Open
Alternative Conversations about Islam, Jihad and Immigration” (PhD Diss., Oxford
Centre for Mission Studies, United Kingdom, 2021).

18 Interview conducted by Matthew Krabill with Prof. Azumah on July 10, 2025,
in Accra, Ghana.



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam | 43

Three-year Grant: The Pacifist Tradition of West African Islam

In 2022, TSI was awarded a three-year grant from the Templeton Religion Trust
(TRT) to study the pacifist tradition of West African Islam. The project, entitled
“Engaging the Church, the Mosque and the Academy for the Transformation
of West African Society,” sought to reassess the dominant received tradition of
West African Islam—namely, that of militancy and jihadism—and interrogate its
perceived status as the representation of normative Islam. The project challenged
prevailing ideas about Islam and, in so doing, sought to create a new, counter-
narrative about Islam that promotes the values of nonviolence, hospitality, and
peacebuilding.

I'served as the project’s academic coordinator, and Cheikh Babou and Fallou
Ngom served as two of the key academic advisors. Both are Murids from Senegal
and highly regarded academicians in their respective disciplinary fields.

Babou’s involvement in interfaith initiatives is evident in the supportive
role he has played in TSI’s young life. He is a personal friend of Azumah’s and
has been an invaluable source of relational support and counsel. In partnership
with TSI, Babou gave a lecture at the Islamic University College in Ghana (2023)
entitled “Re-imagining Daar Al-Islam: Muslim Minorities and the Question of
Belonging.” Along with Azumah, he also co-edited the Sanneh festschrift entitled
Territoriality and Hospitality: Christian and Muslim Perspectives (Langham, 2025).

Ngom also has been a good, faithful, and committed friend of TSI’s. He
served as the principal academic supervisor for collecting and translating into
local languages (Ajami, see below) works by leading clerics of the pacifist tradi-
tion. His academic interests focus on intellectual written histories of Africa,
the interactions between African languages and non-African languages, the
adaptations of Islam in Africa, and Ajami literatures in Africa and the diaspora.
Ngom’s expertise in Ajami proved to be indispensable for our project in mapping,
selecting, transcribing, and translating Ajami manuscripts from various West
African languages into English."” He coached me and my team with remarkable
patience as we undertook a project that was beyond our own areas of expertise.

19 SeeFallou Ngom, trans., Beyond African Orality: The Ajami Poetry of Sérizi Mbay
Jaxate (New York, NY: Oxford University Press, 2025); Fallou Ngom, Muslims Beyond
the Arab world: The Odyssey of Ajami and the Muridiyya, Religion, Culture, and History
Series (New York, NY: Oxford University Press, 2016); Fallou Ngom, “West African
Manuscriptsin Arabic and African Languages and Digital Preservation,” in Oxford Research
Encyclopedias: African History (June 28,2017): 1-28, https://oxfordre.com/africanhistory/
view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001 /acrefore-9780190277734-e-123.


https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123
https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123

44 | Anabaptist Witness

Convergence of the Templeton Religion Trust Project and
Conversations with Murids

On a personal note, the TRT project came together at the same time as my discus-
sions with Jonathan Bornman regarding a potential Mennonite-Murid encounter
in Paris. T had known of Murids, but only superficially so, from the many yearsI
lived in the Ivory Coast. Approximately 25 percent of residents in the Ivory Coast
are foreign-born (the highest percentage of any country in Africa), and among
them are many first-generation immigrant Senegalese as well as many others who
have lived in the country for generations. Much of Senegalese culture is imbibed
by Ivoirens—including Senegalese music—and the most famous Senegalese singer
of the ’80s and ’90s was Youssou N’Dour, who himselfis a Murid.?

My first meaningful conversation with a Murid occurred online during
COVID-19, with Jonathan’s good friend Djiby Diagne. Following our first
zoom conversation, Djiby graciously shared several books and articles with me,
many of which were written by Cheikh Babou, including Fighting the Greater

Jihad (2007).* He also shared Fallou Ngom’s Musiims Beyond the Arab World
(2016).>* Soon thereafter, Babou published Muridiyya on the Move (2021),?
which focused on Murid communities in West Africa and Paris (where [ was then
living), followed by the completion of Jonathan’s dissertation, American Murids
(2021). I took great interest in these works, as African migration and religious
identity were also at the heart of my doctoral studies.

I devoured the literature Diagne shared with me and through it became quite
captivated by the Murids on multiple levels. There were issues of historiogra-
phy, of indigeneity and indigenous knowledge production, religious minorities,
ethnoreligious identity, peacemaking and nonviolence, migration and religious
identity, as well as obvious parallels with the Mennonite experience—all of which
left me with more questions, a desire for more conversations, and a hope for more
in-person encounters.

Thus, Jonathan’s vision for an encounter between Mennonites and Murids,
my conversations and new relationships with Murids in Paris, and my reading of
Cheikh Babou’s works on Shaykh Amadu Bamba converged with TSI’s project

20 Thelyrics of his 2004 album, Egypt, praised Murid Sufism. The album was well
received among Western critics and audiences but stirred much controversy in Senegal as
many believed it was inappropriate to incorporate Islam into popular music. The contro-
versy even resulted in a two-year ban of the album in Senegal.

21  Cheikh Anta Babou, Fighting the Greater Jibad: Amadu Bamba and the Founding
of the Muridiyya of Senegal, 1853-1913 (Ohio University Press, 2007).

22 Fallou Ngom, Muslims Beyond the Arab World: The Odyssey of Ajami and the
Muridiyya (Oxford University Press, 2016).

23 Cheikh Anta Babou, The Muridiyya on the Move: Islam, Migration, and Peace
Making (Ohio University Press, 2021).



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam | 45

on the pacifist tradition of Islam in West Africa. Given all of this, it would be

an understatement to say that I counted it as an honor and privilege to then find

myself working with two renowned senior Murid scholars on the pacifist tradi-
tion of West African Islam.

The TSI Project’s Four Main Outputs

The TSI project’s four main outputs were as follows (the first two will be discussed
in more detail below):

1. Inquire into the pacifist tradition of West African Islam, including bi-
ographical studies of leading historical and contemporary clerics of the
tradition.

2. Commission the collection and translation of works by leading clerics
of the pacifist tradition in local languages (Ajami) and document their
personal stories.

3. Convene regional gatherings of Muslim and Christian scholars for the
purpose of reviewing curricula, syllabi, and textbooks in private Chris-
tian and Islamic schools and seminaries to enhance religious literacy.

4. Develop a network of Muslim and Christian academics for an ongoing
scholarly study of themes of mutual interest and concern within Islam
and Christianity in Africa.

Call for Proposals into the Pacifist Tradition of West African Islam

Building on Sanneh’s work, TSI issued a “Call for Proposals into the Pacifist
Tradition of West African Islam” (output #1). As an interdisciplinary and inter-
faith effort, the project was looking for research teams of two scholars each—one
Muslim and one Christian—preferably from different disciplines. Twelve schol-
ars total, both Muslims and Christians, were awarded grants. The collaborative
research between Muslim and Christian scholars was meant to serve as a model
of interreligious engagement in scholarship that is all too often missing in such
projects.

The awardees’ papers will be published in a newly launched TSI Press in spring
2026. Some of the topics include 1) the responses to and debates between Muslim
scholars and contemporary militant groups in Northern Nigeria; 2) the theolo-
gies of pacifist jihad in the works of select Nigerian shaykhs; 3) Muslim women
prophetesses, gender roles, and peacemaking in contemporary Ivory Coast; 4) the
pacifist tradition and the Ahmadiyya movement in West Africa; and 5) Islamic
pacifism in the Muslim legal culture of Guinea-Bissau.



46 | Anabaptist Witness

Call for Ajami Manuscripts on Islam and Peacebuilding in West Africa

TSI also issued a “Call for Ajami and Arabic Manuscripts on Islam and
Peacebuilding in West Africa” (output #2). Ajami is an enriched form of Arabic
script used for writing African languages. For centuries, scholars’ understanding
of sub-Saharan Africa was derived from the written records of European colonial-
ists, who propagated the notion that sub-Saharan Africans had no native written
languages of their own. Contrary to this rather widely held and popular notion
in the West, Fallou Ngom notes that “people in sub-Saharan Africa have used a
written system derived from Arabic to record the details of their daily lives since
atleast the 10th century.”**

Ajami traditions have existed virtually everywhere Islam has reached and
flourished, from the Wolof and Mandinka societies in Senegambia to the Uyghur
communities in China. Just as the Latin script traveled throughout the world
with Christianity and was modified to write many languages, the Arabic script
spread around the globe through Islam and was enriched to write the languages
of non-Arab Muslims.?

The materials that emerged in Ajami traditions represent an important and
underexplored source of knowledge on Africa. They are rich and varied and
encompass both religious and secular manuscripts. The religious materials
include prayers; talismanic protective devices; didactic materials in poetry and
prose; elegies; hagiographies; translations of works on Islamic metaphysics, juris-
prudence, and Sufism; and translations of the Qur’an into African languages.*

Of the manuscripts submitted in response to TSI’s call for Ajami manuscripts
on Islam and peacebuilding in West Africa, several were selected for transcription
and translation. A Hausa Ajami poem entitled “Nigeria: The Rich, Multi-Ethnic
Nation” describes the challenges facing Nigerian citizens—including ethnic
diversity, corruption, and political upheaval—and makes recommendations for
creating a more peaceful and just society. Another manuscript written in Hausa
Latin entitled “Women Clerics in the Sokoto Caliphate: 19th to 20th Centuries”
highlights the important role women played in the intellectual life of the Sokoto
Caliphate in Northern Nigeria, including their interpretations of the Qur’an,
study and application of Islamic law, the transmission of Islamic knowledge

24 Lara Ehrlich, “Digitizing Ajami, a Centuries-Old African Script: BU
Anthropologiest Is Studying the Little-Known Written Language for New Insights Into
African History and Culture,” Boston University, The Brink, January 23, 2020, https://
www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/.

25  Fallou Ngom, “Islam and World Peace: Reflections of a Mandinka Ajami Scholar,”
(forthcoming, TSI Press).

26 Fallou Ngom, “Ajami Sources and Knowledge Production about Africa in the

21st Century,” proceedings of the African Futures Conference, 2021, https://anthrosource.
onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x.


https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/
https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x

Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam | 47

through the establishment of schools, and the spiritual direction and moral
support they provided to individuals and to the community.

In addition to the Ajami manuscripts, two other articles were commissioned
to provide a thematic mapping of Ajamiin West Africa and an overview of the
state of scholarly and non-scholarly interactions with Ajami as it relates to the
pacifist tradition of Islam in West Africa. The first of these papers, by Amidou
Sanni, utilizes Nigeria as a representative of Anglophone West Africa and focuses
on the Fulfulde, Hausa, Kanuri, Nupe, and Yoruba language traditions. The
second paper, by Fallou Ngom, focuses on Francophone Africa and discusses
three Ajami traditions, or schools of thought, each of which has its own Islamic
center, distinct pedagogy, and scholars who represent and defend the school of
thought. These schools include the Fuuta Jalon Ajami School, the Mandinka
Ajami School, and the Wolof Ajami School.

Video Documentaries of Contemporary Clerics of the Pacifist Tradition

A third call for proposals (output #1) sought to identify the “Leading Contemporary

Clerics of the Pacifist Tradition in West Africa” that espouse nonviolence and
harmonious coexistence in a pluralistic context, take African cultures and reali-
ties seriously, and engage with these positively and constructively. These are cler-
ics that promote or espouse peacemaking in their sermons, teachings, writings,
leadership, activism, and interreligious and political engagements. For genera-
tions, clerics in the West African subregion have contributed significantly to an
enduring legacy of a nonviolent and apolitical tradition of Islam in West Africa.
These clerics through their lives, teaching, and works continue to play a central
role in shaping the nature and trajectory of Islam in Africa.

By documenting the stories of contemporary leading clerics, this component
of the project sought to promote a /zved and living pacifist tradition of Islam
through access to indigenous Muslim clerics that have been, and continue to be,
overlooked by wider audiences. The video documentaries are primarily meant
to be used in educational settings, in curriculum at the graduate and postgrad-
uate level. When appropriate, they will also be made available on social media
platforms, promoted in Christian and Muslim organizations, and diffused across
nationwide media outlets.

The call resulted in the selection of three leading clerics, representing the
countries of Ghana, the Ivory Coast, and Nigeria.” Following are a few comments
about the contribution of Shaykh Osman Nuhu Sharubutu, the cleric chosen
from Ghana.

27  Cheikh Babou recommended a leading Murid shaykh in Senegal, but due to the
shaykh’s health issues, we were not able to undertake a project on him at this time.



48 | Anabaptist Witness

Contributions of Shaykh Osman Nuhu Sharubutu
Assuming the Role of National Chief Imam: A Turning Point

Shaykh Osman Nuhu Sharubutu, now over 100 years old, is the leader of the

Tijaniyya and National Chief Imam of the Muslim community in Ghana. Most

Ghanaians would agree that Shaykh Sharubutu currently draws more admira-
tion and garners more respect than any other religious or political personality in

Ghana. Within Islam in Ghana, there are four main traditions: the Tijaniyya—
which is the largest—Ahlus Sunna, Ahmadiyya, and the Shia. Historically, these

four Muslims groups have been deeply divided along ideological lines, resulting

in tension and even violent attacks against one another. However, the 1990s when

Shaykh Sharubutu became the National Chief Imam marked a turning point

for the unity of the Muslim community in Ghana and inspired hope for deeper
Muslim ecumenism and collaboration.

Strengthening Interreligious Relations and Maintaining Political
Neutrality

Shaykh Sharubutu has also played a pivotal role in strengthening interreligious
relations, particularly through building bridges with the Christian community.
The “peace architecture in Ghana” was established by the Christian ecumenical
bodies, the Ahmadiyyas, and Shaykh Sharubutu. Shaykh Sharubutu has worked
closely with the National Peace Council, and his counsel and advice has been,
and continues to be, intentionally sought after on matters of national concern
in times of economic and political crisis. Over the years, he has demonstrated
an unequivocal commitment to political neutrality, choosing to uphold a basic
principle—namely, recognizing, respecting, and supporting the political party in
power. Thus, he fully recognizes and has been loyal to every president of Ghana.

Building Peace Between Christians and Muslims

Shaykh Osman Nuhu Sharubutu embodies the /ived and living pacifist tradi-
tion of Islam in West Africa. Many of his public acts and gestures have proven
to demonstrate his religious convictions and persistent commitment to peace-
building between Muslims and Christians. His actions have repeatedly “ruffled
feathers” in both Christian and Muslim communities. For instance, he was the
superintendent of the Central Mosque in Accra, which shares a wall with one of
Ghana’s most popular charismatic churches—the International Central Gospel
Church (ICGC), led by renowned pastor Rev. Dr. Mensa Otabil. As one of their
anniversary projects in 2011, the ICGC expressed their desire to renovate and
paint the Central Mosque. When Shaykh Sharubutu warmly accepted the offer,
asection of the Muslim community criticized him, with some asking for him to
apologize for allowing a Christian church to fund the painting of the Central
Mosque.



Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, and the Pacifist Tradition of West African Islam | 49

In defense of his action, Shaykh Sharubutu remarked:

I want after I am gone (dead) to leave a legacy of love, co-operation and
goodwill between Christians and Muslims in this country. Besides, we are all
descendants of Abraham and believe in one God. Furthermore, Christians pay
for Muslims to go on the hajj (pilgrimage to Makka) each year; they give us
food for our Ramadan fast; so what is the difference? This gesture will help us
maintain the cohesion and peace of our nation and I don’t regret it, nor do I
owe anyone an apology.”®

Conclusion

In the midst of Western scholars predominately pointing to the jihadist tradition
as representative of orthodox and normative Islam, Lamin Sanneh has paved new
ground through his scholarly work in retrieving the pacifist tradition of West
African Islam. In so doing, he has promoted a counternarrative to that of jihadism,
shining the light of Islamic peace traditions on the militant narrative of Islamic
conquest that has come to dominate and occupy the minds and hearts of so many.
The Sanneh Institute has humbly contributed to these peace-promoting efforts
and will continue to do so.
Including Sanneh’s scholarship and TSI’s work in this special issue of
Anabaptist Witness is important in that it helps to situate the various authors’
reflections on the encounter of two peacemaking peoples, the Murids and the
Mennonites, within the wider context of Islamic peacemaking traditions. My
hope is that these reflections—born from a “cry” for peace, as Cheikh Babou
described the meeting in Taverny*—will spur Mennonites around the world to
learn about and engage with Muslims interested in, or seeking to follow, their
own Islamic pacifist traditions. May this work also encourage Mennonites to not
shy away from the Christian foundations of their own peacemaking tradition but
instead to draw from the life, ministry, death, and resurrection of Jesus as well as
the Anabaptist tradition as a meaningful way to engage and build relationships
with Murid brothers and sisters.

28 Emmanuel Kwame Tettey, “Ghanaian Muslims in Search of a Representative
Institution: The Legacy of Sheikh Osman Nuhu Sharubutu and Future Prospects,” Islam
and Christian Muslim Relations 34, no. 2 (2023): 146.

29 See Jonathan Bornman’s article in this issue of Anabaptist Witness:
“Anabaptist-Murid Conference in Paris: November 23, 2025.”






Editorial
Un cri pour la paix : Une réponse mouride et
anabaptiste face a la violence motivée par la religion

Paris, le 25 novembre 2023

En novembre 2023, la premiére (dont aient connaissance les participants)
réunion officielle entre chrétiens et mourides s’est tenue dans la petite ville
frangaise de Taverny, pres de Paris. Pour ces deux groupes, tous deux ancrés dans
des traditions pacifistes, cette rencontre avait pour principal objectif d’apprendre
a se connaitre.

Organisée au Centre islamique de Taverny la rencontre a réuni des penseurs
et des pratiquants mourides et anabaptistes afin de présenter et de discuter de
I’histoire des deux communautés, de leurs pratiques de non-violence et d’une
vision commune du bien commun. Parmi les participants ﬁguraient des hommes
et des femmes, des étudiants et des professeurs, des pasteurs et des imams, venus
de France, d’Angleterre, de Suisse, du Sénégal et des Etats-Unis.

Alors que des chrétiens pénétraient dans «’espace musulman », ceux d’entre
nous qui étaient présents ont abordé les questions de territorialité et d’hospitalité
tantsur le plan physique qu’intellectuel, en partageant un repas et en interagissant
les unsavec les autres. Ce type de contact croisé est trés rare; il existe une véritable
territorialité physique entre les « espaces musulmans » etles « espaces chrétiens »,
créantdes barrieres qui ne sont que rarement franchies. Et, tout comme il existe des
territoires et des barrieres physiques, il existe également des barriéres intellectuelles.

Dans son discours d’ouverture, le Dr Cheikh Babou a exprimé de mani¢re
vivante le désir commun de ceux qui s’étaient réunis a Taverny. Babou a déclaré :

Je crois, comme Jonathan et d’autres 'ont imaginé, qu’il existe un espace ou
les hommes de bonne volonté [...], quelle que soit leur foi, quelle que soit leur
région, quelle que soitleur langue, peuvent encore se parler. Parce qu’ils partagent
quelque chose qui transcende le c6té le plus sombre de leur humanité : un besoin
fondamental de paix. Sans paix, I’humanité elle-méme ne pourrait plus exister.
C’est un grand plaisir de participer 4 cette expérience, 4 ce «cri». Ouli, en effet,
clestun «cri». Et nous voulons que le monde entende ce cri.

Ce numéro d’Anabaptist Witness reprend les présentations données lors
de la rencontre entre mourides et anabaptistes ainsi que des réflexions sur cette
expérience. Il est malheureusement impossible de rendre compte de la richesse
des discussions et de I'esprit d’amitié et de bonne volonté qui régnait parmi les
participants. Les auteurs de cette série d articles ont toutefois réussi a transmettre

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 51



52 | Anabaptist Witness

DEBOUT, DE GAUCHE A DROITE : Moustapha Diop Koki, Moussa Dime, Romain Ehrismann,
Toni Krabill, Mourtala Mboup, Mamadou Diop, Jacqueline Hoover, Andres Prins,
Soulaymane Diouf, Mbaye Diagne, Daouda Kandji, Cheikh Soufi

ASSIS, DE GAUCHE A DROITE : Jean-Claude Girondin, Matthew J. Krabill, Jonathan Bornman,
Cheikh Anta Babou, Abdullah Fahmi, Mame Gora Diop

le sentiment de bonté et d’espoir que chacun a ressenti, méme lorsqu’ils ont abordé
les questions difficiles liées au dialogue interreligieux.

Dansl’essai d’ouverture, Jonathan Bornman place 'amitié au centre, comme
principe organisateur de la rencontre, puis développe un argument théologique
chrétien selon lequel, tout comme Jésus avait besoin des «autres », les chrétiens
et les musulmans ont besoin les uns des autres.

Jacqueline Hoover se penche ensuite sur I’histoire anabaptiste du X VI¢si¢cle
et sur 'engagement mennonite-iranien au XXI¢ siecle pour émettre quelques
recommandations prudentes concernant le dialogue.

Mourtala Mboup explore ensuite les secrets des traditions monothéistes de
paix et met en avant «la théologie de I’Esprit pour les anabaptistes et le soufisme

pour la Muridiyya».



Editorial | 53

Cheikh Anta Babou met en parallele la proposition de Tariq Ramadan concer-
nantladar al-shahada pour les musulmans vivant en minorité en Occident et la
tradition pacifiste ouest-africaine d’Elhadji Salim Suware. Il considere ces deux
perspectives comme compatibles avec «’cecuménisme de Cheikh Ahmadu
Bamba [qui] reflete universalisme soufi».

Dansle dernier article de ce numéro, Matthew J. Krabill met en lumiére la vie et
I'ceuvre de Lamin Sanneh etla tradition pacifiste suwarienne, s’en servant comme
point de départ pour décrire le travail actuel et continu du Sanneh Institute visant
4 documenter les traditions pacifistes et leurs influences en Afrique de ’Ouest
aujourd’hui. Une série de critiques littéraires clét le numéro.

D’un point de vue mondial, les mourides et les anabaptistes sont pratique-
ment invisibles, mais c’est a partir des marges que le changement se produit. Les
anabaptistes et les mourides partagent des valeurs communes de non-violence, de
confiance en Dieu et de pardon envers leurs ennemis. Tout au long de leur histoire
respective, les deux groupes ont eu tendance 4 se replier sur eux-mémes, se concen-
trant sur le maintien de leur vie et de leurs pratiques religieuses. Et pourtant, tous
deux ont eu un impact positif significatif sur leur environnement, partout ot ils
se sont installés. Puisse ce numéro d’Anabaptist Witness concourrir  mettre en
lumiére certaines de ces contributions relativement méconnues et cachées au bien
commun, offrant ainsi des modeles a suivre pour d’autres.

Ont participé a ce numéro :
Jonathan Bornman
Elhadji Djibril Diagne
Mame Gora Diop
Matthew J. Krabill






Conférence entre anabaptistes

et mourides a Paris
25 novembre 2023

Jonathan Bornman

R éveillé par un réve, je me suis assis sur le bord de mon lit et j'ai dit tout haut:
« Si je pouvais contacter Macron, je lui parlerais de deux communautés
minoritaires de France qui pourraientl'aider a faire la paix ». Ce que j'ai ressenti
4 ce moment était si fort que, les jours suivants, j'ai appelé un ami mennonite au
Canada et un ami mouride aux Etats-Unis. Tous deux m'ont encouragé  pour-
suivre cette idée. ]'ai commencé A prier et a en parler avec différents amis mourides
et mennonites. Un comité organisateur s'est mis en place. Au bout de trois ans
de préparatifs et d'attente, un groupe composé de mennonites et de mourides
(originaires des Etats-Unis, du Royaume Uni, d'Europe et du Sénégal) s'est réuni
pendant une journée a Taverny.

Le fait que la genese de la toute premitre rencontre entre des mennonites et
des mourides (et, selon les participants eux-mémes, la premiere réunion officielle
entre des chrétiens et des mourides) remonte 2 un réve n'est pas aussi surprenant
que cela puisse paraitre. Les mennonites croient en la « direction de I'Esprit ».

Origines de ’lanabaptisme et de la mouridiyya

1. Anabaptisme : un mouvement de réforme spirituelle

Le mouvement anabaptiste est un mouvement de réforme spirituelle né en Europe
dans le contexte catholique. Il a été fortement influencé par Zwingli a Zurich.
Les premiers responsables du mouvement anabaptiste étaient « des prédicateurs
apocalyptiques, des mystiques et des spiritualistes qui proclamaient de nombreux
messages mettant I'accent sur la présence immédiate de Dieu. L'anabaptisme est

Jonathan Bornman est consultant aupreés de Eastern Mennonite Missions, oz il dirige
l'équipe chargée des relations entre chrétiens et musulmans. Il est lauteur de l'onvrage
American Murids: A lived Muslim practice of nonviolence (2024), une ethnographie de la
communanté mouride de Harlem, & New York. Il est I'un des producteurs et lanimatenr du
film documentaire Unexpected Peace (2024).

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 55



56 | Anabaptist Witness

né de ce mélange ».! Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio décrivent comment des
éléments apocalyptiques, humanistes et mystiques, ainsi que ’accent porté sur
la communauté et I'imitation du Christ ont marqué les anabaptistes. Chez les
mennonites, le mysticisme a pratiquement disparu. Il reste cependant deux choses :
la foi en la « direction du St Esprit » et l'imitation du Christ, toutes deux devant
étre discernées dans le contexte de la communauté des croyants.

2. La mouridiyya : un mouvement mystique réformateur

Au milieu du XIX¢siecle, en Sénégambie, des conflits internes entre les royaumes
wolofs et les pressions externes dues a l'usurpation du pouvoir par la puissance
coloniale ontabouti a une crise. Le pays était miir pour une réforme. Le soufisme
est par nature mystique et la mouridiyya peut étre interprétée comme un mouve-
ment de réforme soufi parmi les musulmans du Sénégal. Cheikh Ahmadou
Bamba est apparu en son temps comme un gutb (axe)* apportant un message
de renouveau. Bamba a invité le peuple wolof « a embrasser l'identité mouride,
non comme quelque-chose d'entierement nouveau et étranger, mais comme une
renaissance spirituelle répondant aux problemes de leur temps ».* On pourrait
dire laméme chose de Michael Sattler et d'autres prédicateurs anabaptistes qui, 2
leur époque, ceuvraient dans le sens d'un renouveau spirituel de tous les croyants.

Discipulat

1. Lamouridiyya

La mouridiyya est un mouvement de réforme mystique mettant l'accent sur
l'imitation de Bamba et sur la communauté. Les éléments mystiques spirituels

de la relation entre un cheikh et son disciple inhérents  l'identité mouride sont
des notions a la fois connues et étrangeres 4 la pensée anabaptiste.

1 Jamie Pitts et Luis Tapia Rubio, "Anabaptist Theology." St Andrews Encyclopaedia
of Theology, publié par Brendan N. Wolfe et al. Université de St Andrews, 2022—-. Article
publiéle 19 octobre, 2023. https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology.

2 Danslesoufisme, ungutbest]'étre humain parfait. Le gutb estle chef spirituel soufi
qui entretient un lien divin avec Dieu et transmet un savoir qui le place au coeur du soufisme,
voire en constitue l'axe, mais il est inconnu du monde. Brill, E.J. (1938). Encyclopaedia of
Islam. A Dictionary of the Geography, Ethnography and Biography of the Mubammadan
peaples. Netherlands: Leiden. pp. 1165-1166.

3 Alex Zito, “Prosperity and Purpose, Today and Tomorrow: Shaykh Ahmadu

Bamba and Discourses of Work and Salvation in the Muridiyya Sufi Order of Senegal”
(PhD diss., Boston University, 2012), 93.


https://www.saet.ac.uk/Christianity/AnabaptistTheology

Conférence entre anabaptistes et mourides a Paris | 57

2. Les anabaptistes

Les anabaptistes congoivent la relation entre un maitre et son disciple dans le sens
ou le croyant est attaché a Jésus-Christ, mais ils rejettent cette idée s'il s'agit de
relations de personne a personne. Dans le contexte anabaptiste, le discipulatetla
recherche de nouveaux disciples signifient aider les personnes a devenir disciples
de Jésus et non disciples d'un responsable ou d'un prédicateur donné.

Du réve a la réalité : premiére rencontre entre anabaptistes
et mourides

1. Leréve: discernement communautaire

Une période de discernement communautaire a suivi mon expérience mystique :
le réve de parler 8 Macron dans les jours qui ont suivil'assassinat de Samuel Paty*.
J'aiappelé des amis mourides et mennonites et je leur ai demandé de me conseiller.
Je n'envisageais en aucun cas d'entreprendre quelque chose de mon propre chef.
Je voulais savoir si quelqu'un serait prét a discerner avec moi la voie a suivre. A
ma surprise, un petit groupe sest rapidement constitué et a entrepris de discuter
comment réaliser une idée née, au départ, d'un réve.

Jeremercie du fond du cceur Djibi Diagne, Mame Gora Diop, Max Wiedmer
et Matthew Krabill qui ont formé avec moi un groupe de travail. Je suis reconnais-
sant pour l'encouragement de Michael Hostetler et je suis redevable au Cheikh
Babou sans]'influence duquel cette réunion entre des mennonites et des mourides
n'aurait pu avoir lieu.

2. Une tradition religieuse abrahamique commune

Bien qu'un réve soit al'origine de notre rencontre, d'autres facteurs bien palpables
ont contribué a sa réalisation. Le deuxieme de ces facteurs est que les mennonites
et les mourides appartiennent a la tradition de foi abrahamique. Abraham, qui
a fait confiance a Dieu et a agi sur la base de sa foi, est le pére de cet engagement
profond vis-a-vis de Dieu.

Les musulmans et les chrétiens partagent de nombreuses convictions concer-
nantlanature etle caractére de Dieu. Nous sommes cependant conscients de nos
profondes différences. Lors de notre rencontre a Taverny, nous avons pris acte
de ces deux réalités. Nos pratiques, notre réponse au Dieu unique se ressemblent
et different les unes des autres, mais une affinité fondamentale nous rapproche.
Nous sommes les enfants d'Abraham et, en tant que tels, nous différons de ceux
qui croient en plusieurs dieux et de ceux qui ne croient en aucun dieu. Nous
partageons des racines profondes dans le Pentateuque et les dix commandements.

4 Lel6octobre 2020, Samuel Paty, enseignant d'un college frangais, a été attaqué et
tué par un terroriste islamiste a Eragny, dans le Val-d'Oise.



58 | Anabaptist Witness

Nous aimons et honorons tous les prophétes envoyés par Dieu 4 son peuple. Les
différences pourraient nous diviser, mais il se peut que les affinités soient plus
fortes !

3. Une longue histoire d’amitié

Lamitié estle troisieme élément qui nous a réunis a Taverny. Lors de ma premiere
visite au quartier sénégalais de Harlem a New York, j'ai rencontré Abdoulaye
Thiam sur le trottoir, face au siege de I'Association des Sénégalais en Amérique
(ASA). Jeluiaidit que je voulais faire un travail de recherche concernant'engage-
ment non-violent des mourides. Il m'a donné un nom, « Djiby » et un numéro
de téléphone. J'ai composé le numéro, et nous nous sommes retrouvés pour un
échange de 20 minutes, assis sur les marches du bureau de poste en face de la
gare de Penn. Ce jour-1a, nous sommes devenus amis. Djiby m'a permis d’avoir
un acces quasi illimité a des personnes et 4 des ressources qui m'ont aidé dans
ma recherche. De méme, I'historien Dr. Cheikh Babou, I'un de mes directeurs
de these de doctorat, m'a ouvert des portes et permis de prendre contact avec
l'imam Soulayemane Diouf et avec Mame Gora Diop au centre islamique de
Taverny, dansla banlieue de Paris. Parmi mes amis mennonites, mon ami Michael
Hostetler m'a dit d"appeler son ami Max Wiedmer qui a son tour m'a permis de
prendre contact avec des mennonites frangais. Et mon ami Matthew Krabill,
directeur a1'époque du Centre mennonite de Paris, m'a mis en contact avec les
pasteurs Claude et Romain Erismann. S. Diouf, M.G. Diop et Cheikh Babou
ont invité pour leur part leurs amis, ce qui a abouti 4 la participation-clé du
Dr. Mboup et d'Abdoulah Fahmi.

On peut situer ces amitiés dans le contexte d'une longue histoire d'amitié
entre musulmans et chrétiens. Dans1'histoire de I'islam, on se souvient volontiers
du moine chrétien Bahia qui avait reconnu que Mohammed était un prophete
alors qu'il était encore un enfant. Des années plus tard, lorsque Mohammed a
eu sa premiére vision, son épouse I'aemmené consulter un chrétien. On peut lire

dans un hadith :

Aisha a aussi dit: « le prophete est retourné 2 Khadja tandis que son coeur
battait rapidement. Elle I'emmena voir Waragah bin Naufal qui était un
chrétien converti et qui lisait I'évangile en arabe. Waraqah a demandé (au
prophete) : « Que vois-tu ? » Quand il le lui a dit, Waragah a dit: « C'estle
méme ange qu'Allah a envoyé au prophete Moise. Si je vis jusqu'a ce que tu
regoives le message divin, je te soutiendrai fortement. »°

Plus tard encore, lors de la premiere hégire, les musulmans de la Mecque ont
cherché refuge aupres du Négus du royaume chrétien d’Aksum, en Abyssinie
(I'Ethiopie d"aujourd'hui). Nous évoquons ces récits avec reconnaissance. Depuis

S Bukhari 4:55:605.



Conférence entre anabaptistes et mourides a Paris | 59

1400ans, il y a eu des hauts et des bas, des expériences positives et négatives entre
chrétiens et musulmans. Mais il est bon de se souvenir que leurs premiéres rencon-
tres ont été paciﬁques et positives.

Partenariat pour la paix

Aujourd'hui, au XX I* siecle, nous avons tous besoin de paix. Nous aspirons 4
la paix. Cheikh Babou a qualifié notre rencontre de Taverny de « cri en faveur
de la paix » Les mourides et les mennonites sont-ils en mesure de travailler en
partenariat pour écrire ensemble une nouvelle page d'histoire ? L'état de notre
monde, le contexte actuel, le moment particulier de I'histoire dans lequel nous
vivons, tout cela met en évidence la nécessité de nouveaux types d'engagement,
si nous voulons résister et surmonter le mal par le bien.¢ La disparité énorme
et toujours plus grande entre les riches et les pauvres est partout évidente. Les
nationalismes religieux (hindou, chrétien, musulman, juif) ont des effets néfastes
sur des millions de personnes. Lintelligence artificielle, cette technologie encore
inconnue et déja en plein essor, nous menace au plus profond de nous-mémes et
pose la question : notre intelligence n'est-elle plus unique ? Ne risquons-nous pas
d'étre détruits par ce que nous créons nous-mémes ? Lutilisation de 'TA dansle
contexte de la guerre (c'est elle qui décide quelles personnes vont étre tuées a Gaza)’
engendre des angoisses apocalyptiques. Le changement climatique exacerbe tous
les autres problemes. En réaction, beaucoup de gens se tournent vers des idéolo-
gies identitaires, ce qui contribue i créer de nouvelles barrieres et joue sur la peur.

La moitié de la population mondiale est composée de chrétiens et de musul-
mans. Si nous nous accordons pour coopérer en vue du bien commun, nous pour-
rons faire face ensemble aux problemes auxquels nous sommes confrontés. Les
macro-problémes trouvent tous leur équivalent au niveau local. Les musulmans
etles chrétiens vivent ensemble en voisins. Les politiques locales les affectent tous,
que ce soit la question de la recherche d'un bon travail, d'un logement décent, les
besoins en eau potable ou les problemes liés a la délinquance. Je suis convaincu
que nous avons besoin les uns des autres. David Shenk, pionnier pacifique du
dialogue entre chrétiens et musulmans, disait souvent : « Tout chrétien a besoin
d'un ami musulman et tout musulman d'un ami chrétien. » Les disciples de
Jésus ont besoin d'amis et de partenaires musulmans. Nous avons besoin de
leur témoignage concernant la souveraineté de Dieu. Nous avons besoin du
témoignage transmis par Cheikh Ahmadou Bamba aux mourides concernantle

6 Romains 12:21.

7 G. Brumfiel. (2023) Israel is using an AI system to find targets in Gaza. Experts
say it’s just the start, NPR. Available at: https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/
israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:tex-
t=The%201sraeli%ZOmilitary%Z()says%ZOit’s,of%ZOthOEtats—Unisnds%200f%20
Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025).


https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)
https://www.npr.org/2023/12/14/1218643254/israel-is-using-an-ai-system-to-find-targets-in-gaza-experts-say-its-just-the-st#:~:text=The%20Israeli%20military%20says%20it’s,of%20thoÉtats-Unisnds%20of%20Palestinian%20civilians. (Accessed: 09 September 2025)

60 | Anabaptist Witness

pardon et la non-violence. Une relation authentique avec des musulmans exige
des chrétiens de suivre plus pleinement la voie de Jésus le Messie, dont I'un des
titres est « le prince de la paix ». Cette relation met en question des 4 priori trop
simples et sans fondement concernant la pratique de la foi. Lamitié entre musul-
mans et chrétiens nous met en garde contre notre tendance a dire des platitudes
par paresse intellectuelle. Nous avons besoin les uns des autres pour clarifier la
nature de notre mission commune dans le monde. Je me propose de me pencher,
non sur les 4,6 milliards de musulmans et de chrétiens d'une maniere générale
mais plutdt sur les mennonites et les musulmans mourides soufis. J'ai trouvé des
amis dans la communauté mouride soufie de Harlem, 3 New-York. IIs mettent en
pratique leurs convictions concernant la non-violence et le pardon et contribuent
ainsi a la transformation et au bien-étre de la ville. Je suis mennonite et attaché
a la paix et a la non-violence. Cette communauté, qui ressemble d'une certaine
maniére 4 la mienne m'attire donc. Cette amitié est stimulante et je sens que nous
avons besoin les uns des autres.

Foi missionnaire : imiter le Maitre

Lislam et le christianisme sont des confessions missionnaires. Est-il possible de
mettre en pratique une vocation missionnaire tout en restant sensible au fait que la
paix nécessite des partenariats et une coopération en vue dubien commun ? Etre
disciple, c'est chercher 4 imiter un maitre. Ceci est vrai pour les mennonites qui
suivent Jésus et les disciples mourides du Seigneur de Touba® (les auteurs mourides
aborderont cet aspect). Je pars du point de vue mennonite pour examiner la vie
de Jésus et les relations qu’il a entretenues avec les non-juifs pour expliquer mon
insistance sur le fait que les mennonites ont besoin d’amis mourides.

L'enfance de Jésus en tant que réfugié

Jésus a passé les premieres années de sa vie en tant que réfugié. Il a échappé a
la persécution en Egypte et a vécu une partie de son enfance parmi un peuple
qui n'appartenait pas a son groupe ethnique.

La mission de Jésus : accueillir tout le monde

Jésus était un rabbin juif suivi d'une bande de disciples. Le peuple juif était sous
Pautorité de I'empire romain et entouré de nombreux peuples de différentes
religions.

Lorsqu'ilaannoncé ce qu’était sa mission (Luc 4), il a inclu dans son discours
I'histoire de la veuve de Sareptah qui a donné de la nourriture a Elie, ainsi que

8 Titre affectueux pour désigner Cheikh Ahmadou Bamba, utilisé fréquemment
par ses disciples.



Conférence entre anabaptistes et mourides a Paris | 61

le récit de la guérison du général syrien Naaman. Le tout premier enseignement
public de Jésus tire des legons de deux étrangers. Il décrit ceux-ci comme ayantla
foiet implique que parmi ses auditeurs, qui ne sont pas étrangers, certains n'ont
pasla foi. Lallusion positive a ces deux récits anciens attire la haine del'auditoire
delaville ouilagrandi!

Des le début de son ministere, Jésus inclut « les autres » de maniére délibérée.
I1a passé du temps dans la Syrie voisine et dans la région connue sous le nom de
Décapole ot il a enseigné le chemin du Royaume de Dieu, guéri des malades et
libéré des personnes habitées par de mauvais esprits. Il a libéré un homme de la
région de Guéraséne de nombreux démons et l'a ensuite envoyé raconter tout ce
que Dieu avait fait.” Ce non-juif (cet étranger) est devenu un envoyé.

On pourrait évoquer en passant deux autres rencontres : Le centurion romain
au sujet duquel Jésus dit : « Je vous le dis, méme en Isra¢l je n'ai pas trouvé une
aussi grande foi »."° Et la guérison de la fille d'une femme cananéenne. Dans
tous ces exemples, l'attitude de Jésus et ses paroles vis-a-vis de ces personnes
sont positives. Il les accepte et les invite 4 participer au ministere du Royaume
de Dieu. Illes touche, il les guérit, il les délivre, il donne leur foi en exemple et il
nous encourage a les imiter.

Mais le récit biblique ne s'arréte pas la. Il insiste aussi sur la relation entre
Jésus et les Samaritains. Ceux-ci étaient du point de vue religieux et ethnique,
les cousins détestés des juifs. Le récit le plus long sur la vie et I'enseignement de
Jésus commence ainsi'?:

Il 'arriva dans une ville de Samarie, nommée Sychar, pres du champ que Jacob
avait donné a Joseph, son fils. L se trouvait le puits de Jacob. Jésus, fatigué
du voyage, était assis au bord du puits. C'était environ la sixitme heure. Une
femme de Samarie vint puiser de I'eau. Jésus lui dit : ‘Donne-moi a boire’.

C'est le début d'un long dialogue entre la femme samaritaine et Jésus, deux
personnes qui, 4 I'époque, ne se seraient jamais parlé en temps normal. Alafin
du récit, de nombreux Samaritains de la ville de Sychar ont foi en Jésus, en partie
a cause du témoignage de la femme.

La parabole de Jésus sans doute la plus connue est I'histoire du bon
Samaritain' danslaquelle le commergant samaritain devient le héros et les chefs
religieux juifs les méchants. Enfin, il y aI'histoire ou Jésus rencontre un groupe
de parias souffrant tous de la Iepre. Il les guérit tous, mais le seul qui revient le

9 Marcs.

10 Luc7.

11 Matthieu 15.
12 Jean4.

13 Luc 10, 25-37.



62 | Anabaptist Witness

remercier est un Samaritain.' Jésus le fait remarquer en disant : « Ne s'est-il
trouvé que cet étranger pour revenir et donner gloire 3 Dieu ? » puisille béniten
disant : « Léve-toi, va, ta foi t'a sauvé »

Dans sa vie et dans son enseignement, Jésus a accueilli etinclu les Samaritains
etbeaucoup d'autres personnes non-juives. En accueillant délibérément ceux que
son propre groupe ethnique/religieux rejetait, Jésus a mis en évidence la fracture
dontsouffrait sacommunauté. En accueillant « les autres », Jésus a élargi la vision
du Royaume de Dieu en I'appliquant 4 tous. Il1'a étendue au-dela des limites de
la communauté ethnique/religicuse a laquelle il appartenait. Lenseignement
de Jésus appelle 2 adopter un nouveau cadre de référence (voir le Sermon sur
la montagne)"”. Les Juifs comme les Samaritains sont invités 3 un style de vie
correspondant a la nouveauté du Royaume de Dieu.

Jésus s'est fait 'ami des Samaritains, qui étaient « les autres » au niveau reli-
gieux al'époque. Jésus a compris que l'amour de Dieu s'étend a toute 'humanité.
Il était aussi un enseignant hors pair et un témoin prophétique contre l'injustice. Il
aannoncélaliberté etle salut pour tous, sans distinction d"appartenance ethnique
ou de statut. Son amitié pour des Syro-Pheeniciens, des Syriens, des Romains, des
Cananéens et des Samaritains indiquait clairement qu'il souhaitait inviter tout
le monde 4 un style de vie conforme au Royaume de Dieu dans lequel la partici-
pation de chacun est bienvenue.

Etdonc, si Jésus a été]'ami et le partenaire des « autres », s'il a eu besoin d'eux
pour communiquer le message de Dieu, alors peut-étre sommes-nous en droit de
dire que des disciples mennonites de Jésus ont eux aussi besoin de devenir les amis
des mourides, qui sont leurs cousins du point de vue spirituel et religieux ? Il se
peut que cette amitié amplifie et renforce notre vocation d'étre artisans de paix
et serviteurs de la réconciliation.

L'amitié au coeur de tout : “remontant jusqu'a Abraham, l'ami
de Dieu”

La rencontre entre mennonites et mourides au centre islamique de Taverny a été
I'occasion de commencer A examiner ces idées. L'amitié était au coeur de cette
rencontre. Elle constituait le principe organisateur de I'événement. Chaque
personne présente était 13, soit parce qu'elle connaissait déja les autres et leur faisait
confiance, soit parce qu'elle connaissait la personne qui l'avait invitée a venir a
cette rencontre entre amis et lui faisait confiance. On pourrait méme dire que
nous sommes les amis de nos amis en remontant jusqu'a Abraham, I'ami de Dieu.

Pour résumer, notre rencontre si particulicre a été suscitée par un réve,
organisée par des amis et elle s'est fondée sur les points communs partagés du
fait de notre appartenance aux confessions se réclamant d’Abraham.

14 Luke17:11-19.
15  Matthieu 5-7.



Créer un espace pour ’islam et les

musulmans dans un pays séculier
Pratiques épistémologiques et expérientielles

Cheikh Anta Babou

L’islam exige du fidele 2 la fois orthodoxie et orthopraxie. C’est un mode de
vie qui résiste a 'enfermement dans des espaces spécifiques et qui vise a régir
I'ensemble de la vie du musulman dans la sphere privée comme dans la sphere
publique. Il n’y a pas de notion d’un espace sacré consacré dans ’islam. Allah
a fait de la terre enti¢re une mosquée ot1 les musulmans peuvent prier. De tout
temps, la plupart des musulmans ont pu vivre librement et pratiquer leur religion
dans la sphere publique, car ils vivaient dans des sociétés & majorité musulmane
ou dirigées par des musulmans. La notion de dar al-islam désigne les espaces
ot les musulmans jouissent d 'une hégémonie politique et culturelle, tandis que
dar al-harb désigne les espaces considérés comme hostiles 3 I’islam et aux musul-
mans. La dispersion des musulmans au-dela dela dar al-islam etla formation de
communautés musulmanes minoritaires dans des contextes non musulmans ont
obligé les penseurs musulmans a se pencher sur les relations entre I’espace, la foi et
Iidentité dansI’islam. Certains ont découragé les musulmans de s’installer sur des
terres non musulmanes, tandis que d’autres ont affirmé le devoir des musulmans
d’émigrer des terres tombées aux mains des non-musulmans. Des chercheurs plus
pragmatiques ont tenté de créer un pont entre les frontiéres rigides qui existent
entre dar al-islam et dar al-harb, afin d’ouvrir la voie 3 des accommodations
pour les minorités musulmanes vivant en terre non musulmane. La notion de
ddr al-abd (domaine de la tréve) ou ddr al-Sulb (domaine du contrat, domaine
du traité) vise cet objectif. Bien qu’ils se situent en dehors de la sphere de I’islam,
ces espaces sont jugés convenables pour les musulmans, car ils assurent la paix et
la protection de leur foi.

Cheikh Anta Babou est professeur d'bistoire & L 'université de Pennsylvanie, ou il enseigne
1" bistoire des communautés musulmanes en Afrique de l'Ouest depuis 2002. 1 est  anteur de
Fighting the Greater Jihad, Obio University Press, 2007, et de The Muridiyya on the Move,
également publié par Obio University Press en 2021.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 63



64 | Anabaptist Witness

Il est important de noter que les concepts de dar al-islam, dar al-harb ou
dar al-sulh ne se trouvent ni dans le Coran ni dans la Sunna. Ils sont apparus
dansle contexte de expansion du califat islamique plus d’un si¢cle apres la mort
du prophete Mahomet. Il s’agit donc de constructions humaines historiques
de savants musulmans qui tentent de donner un sens au monde tel qu’ils le
congoivent. Ces efforts des musulmans pour trouver des modes d’adaptation
de I’islam en terre non musulmane se poursuivent aujourd’hui, et ont pris un
caractere d’urgence a I’ere de la mondialisation, de la montée de I’islamophobie
et de la formation de communautés musulmanes minoritaires en Occident. Les
penseurs musulmans, en particulier ceux qui vivent en Europe et aux Etats—Unis,
ont relevé le défi de développer de nouvelles interprétations de la loi sacrée de
I’Islam afin de réconcilier la charia et le droit séculier occidental pour permettre
aux minorités musulmanes en Occident de réaliser leurs aspirations d’étre a la fois
entierement musulmanes tout en jouissant de leurs droits et devoirs de citoyens
a part entiere. Ces interprétations que j’appelle pratiques épistémologiques
englobent les zbadaat ainsi que les mubamallaat et concernent principalement
le domaine du droit de la famille, de ’économie et, dans une certaine mesure,
des rituels. Outre les réalignements épistémologiques, d’autres musulmans ont
cherché une réconciliation par des pratiques expérientielles liées a 'utilisation
de I’espace, a la promotion de 'eecuménisme, de la tolérance et du dialogue
interconfessionnel.

Deux principes juridiques fondamentaux sous-tendent les efforts des cher-
cheurs musulmans pour adapter la charia a I’évolution des conditions sociales
dans le temps et dans l'espace : ces principes sont magasid al-deen ou maqasid
al-sharia qui font référence aux «objectifs supérieurs des révélations de Dieu»
et la maslaha ou le bien commun. Le concept de magasid, développé pour la
premiere fois par I'imam Al-Ghazali, est ancré dans I’idée que la maslaba était
le projet de Dieu en révélant la loi divine, et que son objectif spécifique était la
préservation de cing éléments essentiels a I’étre humain. Ces éléments essentiels
sont la religion, la vie, 'intellect, la descendance et les biens. Au fil du temps, les
juristes musulmans ont développé des points de vue divergents sur le réle que
ces deux principes devraient jouer dans I’interprétation des écritures sacrées de
I’Islam. Certains les considérent comme des principes secondaires qui doivent
étre limités par des sources scripturales telles que le Coran et la Sunna, tandis que
d’autres les considerent comme des sources de droit indépendantes et fondamen-
tales qui peuvent Pemporter sur des références spécifiques basées sur la lettre de
’Ecriture. A notre époque, ce dernier point de vue est défendu sous différentes
formes par d’éminents universitaires, en particulier ceux qui vivent en Occident.
Ceux-ci ont élargi le champ d’application des maqasid pour répondre a des
préoccupations contemporaines telles que les droits des femmes, la justice et la
liberté, la dignité humaine etles droits humains et, en particulier, la vie religieuse
des minorités musulmanes en Occident. Ils ont inventé le concept de « f2gh de



Créerun espace pour l'islam et les musulmans dans un pays séculier | 65

la minorité » pour fournir un cadre permettant de réconcilier la charia avec le

droit séculier qui régitla vie des minorités musulmanes vivant dans les pays occi-
dentaux. Ils invitent les musulmans a évaluer leurs déclarations normatives par
rapport i la magasid comme charia. Cela nécessite d’infléchir ces normes dans

différents contextes sociaux afin de tenir compte des différentes aspirations des

musulmans, en particulier de ceux qui vivent en dehors des pays & majorité musul-
mane. Lobjectif ultime est d’aider les musulmans a organiser leur vie quotidienne

de maniére a satisfaire leur conception de la piété tout en respectant les principes

fondamentaux des ordres civils et constitutionnels occidentaux.

Jeme concentreraiici sur les travaux de Tariq Ramadan, qui est peut-étre 'un
des théoriciens les plus éminents du concept de figh de la minorité. Né en Suisse et
de nationalité frangaise, Ramadan est égalementle petit-fils de Hassan Al Banna,
le fondateur des Fréres musulmans d’Egypte. Les travaux de Ramadan se concen-
trent sur deux questions majeures (1), la réforme de 'Islam, basée sur les sources
classiques du Coran et de la Sunna, mais dont les principes sont réinterprétés de
maniere appropriée a la lumiére du monde moderne; et (2) le réle légitime que
les musulmans devraient jouer dans les sociétés occidentales contemporaines.

Ramadan identifie deux défis principaux auxquels sont confrontés les musul-
mans qui vivent en minorités dans les pays occidentaux, pris entre le double
dilemme de la responsabilité religieuse et de I’acceptabilité séculiére : certains
de ces musulmans peuvent étre tentés par la sécularisation dans leur désir d’étre
acceptés dans la société occidentale, ce qui entrainera la perte de leurs valeurs
religieuses et de leur identité musulmane. D’autres peuvent céder a la pression
d’unislam conservateur quirejette la culture occidentale et promeutle retrait de
la sphere publique. Ses recherches visent 4 permettre aux musulmans européens
de participer a la société occidentale en tant que membres 4 part enti¢re, tout en
affirmantleur identité musulmane, car il ne voit pas de conflit fondamental entre
les valeurs de I’islam et celles qui fagonnent la civilisation occidentale.!

Ramadan remet en question la validité et la valeur des concepts classiques de
dar al-islam etdar al-harb. Il met en avantla notion de ddr al-shabada oul’espace
du témoignage, qu’il considere comme reflétant davantage la réalité du contexte
de la vie musulmane en Occident. Ramadan développe ce concept en six points?:

1. Réciter la shabada constitue la base du sentiment d’identité d’'un mu-
sulman, qui accepte et croit en la révélation de Dieu et est un membre
a part entiere de l'umma.

2. Lashabdda fournit également la base sur laquelle les autres piliers de
I'islam peuvent étre respectés avec intégrité.

1 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford University
Press, 2004), 74-75.

2 Ramadan, Western Muslims, 74-75.



66 | Anabaptist Witness

3. Le concept de shahdda implique que les musulmans ne devraient pas
étre empéchés d’affirmer leur identité musulmane et qu’ils doivent étre
autorisés & accomplir toutes les regles requises par leur foi.

4. Ce concept stipule également que les musulmans doivent respecter
toute la création de Dieu et tous les autres étres humains, y compris
«une fidélité absolue aux accords, aux contrats ou aux traités qui ont
été conclus explicitement ou tacitement. »?

5. Les musulmans sont appelés 4 témoigner de leur foi, en présentant et
en expliquant ce quest 'Islam. Cela englobe la notion de da ‘wa.

6. Vivre le shabdda comprend a la fois le témoignage verbal et le témoi-
gnage par les bonnes actions. «Porter la shabada signifie étre engagé
dans la société dans tous les domaines ot le besoin se fait sentir... Il
s’agit également de s’engager dans le processus qui pourrait conduire a
une réforme positive, quelle soit institutionnelle ou légale. »*

Seréférantala parole prophétique selon laquelle Dieu a fait de la terre entiere
une mosquée pour les musulmans, Ramadan suggere que « partout ot un musul-
man, déclarant [lashabadal, est en sécurité et peut accomplir ses devoirs religieux
fondamentausx, il est chez lui». Vivre dans la dar al-shabida signifie également
s’impliquer pleinement dans sa communauté non musulmane et y contribuer
en tant que concitoyens. Les musulmans doivent « établir de vrais espaces de
rencontre, de dialogue, d’engagement “ensemble” au nom de valeurs communes
en partageant une citoyenneté vécue de fagon égalitaire. » Pour Ramadan, « il est
impossible de vivre en autarcie, de rendre témoignage a sa foi, de prier et de jetiner,
etde faire un pelerinage seul, loin des hommes sans se soucier de personne d'autre
que de soi-méme. [...] Etre avec Dieu équivaut a étre avec les hommes ; avoir la foi
équivaut a porter la responsabilité d'un engagement social continu. »°

Silesidées et les suggestions pratiques de Ramadan sont devenues essentielles
anotre époque ot la vie religieuse des musulmans minoritaires en Occident fait
'objet d’un examen de plus en plus minutieux, elles ne sont pas pour autant
nouvelles. Elles font écho aux débats entre les soi-disant réformistes musulmans
etles musulmans modernistes dansle sillage de la conquéte impériale européenne
des pays musulmans & partir de la fin du XIX¢siecle. Elles se refletent également
dans lexpérience des musulmans d’Afrique de I’Ouest qui ont vécu dans des
espaces gouvernés par des adeptes de religions indigénes ou des colonisateurs
européens. Je voudrais ici faire brievement référence a la tradition suwarienne
et aux enseignements de Cheikh Ahmadou Bamba, qui constituent de bons

3 Ramadan, Western Muslims, 74.
4 Ramadan, Western Muslims, 74-75.

5 Tariq Ramadan, Islam, the West and the Challenges of Modernity (The Islamic
Foundation, 2008), 144.



Créerun espace pour l'islam et les musulmans dans un pays séculier | 67

exemples de pratiques expérientielles développées par les minorités musulmanes
en Afrique subsaharienne pour s’adapter 4 la vie en terre non musulmane.

Elhaj Salim Suwari, le fondateur de la tradition suwarienne, a passé la premicére
partie de sa vie 3 Macina, dans ’actuelle République du Mali, au XVT¢ siecle,
époque qui coincide avec I'effondrement des empires musulmans médiévaux du
Mali et du Songhay. Aucun des écrits d’Elhaj Salim ne semble avoir survécu, mais
les informations glanées dans les textes hagiologiques locaux en arabe et dans
les langues locales peuvent aider a esquisser sa biographie €t ses enseignements.
Elhaj Salim est décrit comme un musulman érudit et pieux. Il a effectué le
pelerinage 4 la Mecque 2 de nombreuses reprises. Les sources le désignent comme
un imam et Wali Allah (ami et voisin de Dieu), et responsable haut placé de la
communauté jakhanke/jula. Les enseignements d’Elhaj Salim ont joué un réle
déterminant dans la construction de ’identité d’une diaspora de commergants
et d’érudits musulmans jula qui s’étendait en Afrique de ’Ouest, y compris sur
des terres gouvernées par des non-musulmans. Comme la plupart des Africains
de ’Ouest, il suivait le Madhhab Maliki pour la plupart des avis juridiques,
mais «en matiere d’exégese coranique, [il] suivait al-Suyuti, qui était Shafi‘i. Il
était en accord avec les attitudes relativement libérales de ce dernier envers les
non-musulmans. »¢ Les enseignements d’Elhaj Salim constituent le fondement
d’une tradition pédagogique qui a résisté a I’épreuve du temps. Ils continuent a
fagonner les comportements encore aujourd’hui. Ces enseignements concernent
principalementles questions de la conversion, du lien entre la religion et ’Etat, des
relations entre musulmans et non-musulmans et du djihad. Ces mémes questions
sont, comme nous l’avons vu, au centre des préoccupations des chercheurs
musulmans contemporains vivant en Occident. Elhaj Salim a enseigné que
Pincrédulité était le résultat de I’ignorance plutdt que de la méchanceté. Selon lui,
lavolonté de Dieu est que certaines personnes restent ignorantes plus longtemps
que d’autres. La véritable conversion, selon lui, ne se produit que lorsque Dieu
le veut. Par conséquent, contraindre les gens a se convertir revient a refuser
d’accepter le dessein de Dieu pour le monde. Elhaj Salim a condamné le jihad
de I’épée contre les incroyants comme une méthode de conversion inacceptable.
Pour lui, le recours aux armes n’est autorisé qu’en cas de Iégitime défense, lorsque
Iexistence méme de la communauté musulmane est menacée par des mécréants.
En ce qui concerne les relations entre la religion et I’Etat, Elhaj Salim a enseigné
que les musulmans peuvent accepter 'autorité de dirigeants non musulmans et
méme la soutenir tant que cela leur permet de vivre leur vie conformément aleur
religion. Pour lui, un gouvernement non musulman est préférable a une absence
de gouvernement ou au chaos.

6 SeeIvor Wilks, “The Juula and the Expansion of Islam in the Forest,” in Nehemia
Levtzion and Randall L. Pouwels, eds., The History of Islam in Africa (Ohio University
Press, 2000), 93-115, 97.



68 | Anabaptist Witness

Elhaj Salim a inspiré une pédagogie de la conversion fondée sur la patience
et Pexemplarité. Cette pédagogie exige des musulmans, ot qu’ils vivent, qu’ils
incarnentles valeurs etles idéaux les plus élevés afin d’étre des exemples attrayants
que les gens pourront imiter lorsque, selon la volonté de Dieu, le moment de la
conversion arrivera. Enfin, 3 ’instar de Ramadan, Elhaj Salim insiste sur le réle
central deI’éducation pour garantir que les musulmans observentlaloi sans erreur.
Les enseignements d ’Elhaj Salim Suwari ont été préservés et diffusés par le biais
de réseaux d’érudits et d’enseignants reliés par des Isnads ou chaines de garants.
Ces érudits ont transmis I’héritage de la tradition musulmane Suwari pendant
un demi-millénaire et ont contribué avec succes a 'expansion pacifique de’Islam,
qui est passé du statut de religion minoritaire a celui de religion majoritaire dans
des régions d’Afrique de I’Ouest ot1 la religion avait été combattue pendant des
siecles.

Il est possible de discerner une parenté épistémologique entre I’idée du figh
delaminorité, la tradition suwari et la pensée etla pratique de Cheikh Ahmadou
Bamba. Bamba était soufi. La théologie soufie offre peut-étre I’articulation la
plus convaincante d’une théologie de ’hospitalité et de la tolérance 4 I’égard des
cultures non musulmanes.

L'un des traits les plus marquants du soufisme est peut-étre la distinction entre
les mondes du batin (le caché, 'intérieur) et du zahir (le manifeste, ’extérieur).
Laccent mis par les soufis sur le b4tin a d’importantes implications théologiques
et organisationnelles. La plus importante de ces implications est peut-étre la
suggestion que Dieu peut étre connu par d’autres moyens que par les révélations
divines contenues dans le Coran. Parce que le monde du b4tin ne se préte pas a
un examen discursif, la théologie soufie tend a favoriser une perception univer-
saliste dela religion qui met’accent sur la similitude plutét que sur les différences
qu’une lecture exotérique et légaliste de I’islam encouragerait. Je défends I’idée
que le monde du batin représente une toile spirituelle universelle qui offre un
espace d’expression a diverses traditions religieuses.

Dans leur quéte de proximité avec Dieu, I'une des plus grandes récompenses
auxquelles aspirent les soufis est 'acquisition de la ma arifa ou gnose. La maarifa
est la connaissance au-dela du livre que Dieu donne 4 qui il veut, mais surtout
a ceux qui ont réussi a se lier d’amitié avec lui (Wali Allah). La maarifa est une
connaissance expérimentale acquise par le biais de I’ZZbam (inspiration) ou du
kashf (dévoilement). La ma7ifa est donc une connaissance sans médiateur, qui
échappe aux contraintes de la nature et de 'intellect humain. Elle est en effet
toujours regue dans un état de conscience altérée. Pour les soufis, 'immédiateté
de cette connaissance confére  la maarifa une certaine supériorité sur les autres
formes de connaissance religieuse interprétées par les sens ou la raison. L'ilbam
et le kashf sont les outils par lesquels le soufi dévoile les significations cachées
du Coran et, ce faisant, permet une ouverture religio-théologique. La maarifa
permet aux soufis d’aller au-dela de la connaissance liée aux écritures, ce qui



Créerun espace pour l'islam et les musulmans dans un pays séculier | 69

signifie que la vérité fondamentale peut étre exprimée dans plusieurs religions. Ce
positionnement théologique pluraliste explique pourquoi les soufis ont tendance
a souligner le lien entre ’islam et les autres religions. Cette logique a amené
certains soufis, tels que Jalalu diin Rumi etle soufi andalou médiéval Ibn Sabin,
atténuer la revendication du monopole islamique sur la connaissance de Dieu et a
envisager la possibilité de trouver la vérité divine dans d’autres religions. De telles
innovations théologiques ne sont possibles que parce que I’Islam s’est affranchi
des structures légalistes rigides et que les soufis ont mis’accent sur’immanence
de Dieu et sur la possibilité d’une relation personnelle et individuelle avec Lui.

Les soufis sont capables de faire la synthese théologique et les compromis
culturels qui expliquent leur agilité spirituelle, parce qu’ils se sont toujours
efforcés de conserver leur autonomie par rapport 3 I’Etat. Laffirmation de Ghazali
selon laquelle les meilleurs oulémas sont ceux qui ne connaissent pas le sultan et
ne sont pas connus de lui offre la meilleure illustration de la méfiance des soufis
al’égard du pouvoir de I’Etat.

La plupart des soufis privilégient I’évasion, choisissant parfois un mode de vie
péripatéticien, portant leur message dans des lieux éloignés du centre du pouvoir
ou dans des pays ot 'influence de I’Etat est faible. Ce faisant, ils ont joui de la
liberté de modeler leur religion conformément a leurs inspirations idiosyncra-
siques, défiant le conformisme des oulémas et de leurs commanditaires étatiques.

Ahmadou Bamba est I'un de ces soufis charismatiques qui a fondé sa propre
communauté au Sénégal i la fin du XIX¢ siecle. Comme les soufis qui l’ont
précédé, Bamba s’est inspiré de la théologie et de la philosophie soufies pour
modeler sa propre communauté. Deux concepts clés, parmi d autres, constituent
le fondement philosophique du pluralisme dans la mouridiyya : La maslaha et
Ioecuménisme. Pour faire court, je me concentrerai plus particuliérement sur
I’oecuménisme de Bamba.

L'oecuménisme de Cheikh Ahmadou Bamba reflete 'universalisme soufi
dont j’ai parlé plus haut. Il est enraciné dans son Iman (foi) et dans I’idée soufie
del’unité dela création, qui implique que tous les étres humains sont issus d’une
seule et méme 4me. Et que Dieu a doté ’humanité de la raison pour que ’homme
puisse distinguer le bien du mal, et qu’Illui a fait un devoir d’encourager partout
ce qui est bon et de déconseiller ce qui est interdit. Parce que I’homme est, aux
yeux de Dieu, le seul étre & mériter qu'on lui confie la raison et I’intelligence, il
est kbalifat ul Lab fil ard, C’est-a-dire le représentant de Dieu sur terre. Ainsi,
que Pon soit chrétien, musulman, juif, bouddhiste ou paien, tous appartien-
nent 4 la méme famille, la famille humaine, et tous sont kbalifat ul Labh fil ard.
Loecuménisme de Cheikh Ahmadou Bamba se refléte 4 la fois dans ses interac-
tions avec les personnes d’autres confessions et dans ses relations avec ses conci-
toyens musulmans. Il était logique que la confiance absolue de Bamba en Dieu
se traduise également par une ouverture d’esprit et une tolérance religieuse. II
a rejeté la condamnation en bloc de personnes a cause de leurs croyances et a



70 | Anabaptist Witness

utilisé le pardon comme thérapie contre la violence. De retour au Sénégal apres
plus de sept années d’exil en Afrique équatoriale, injustement imposées par les
dirigeants coloniaux francais du Sénégal, il a proclamé qu’il avait pardonné i tous
ses ennemis pour 'amour de Dieu.

Conclusion

Lislam est une religion missionnaire, mais sans missionnaires. Les oulémas et les
penseurs ont historiquement assumé la tiche de relier les communautés musul-
manes 4 travers le temps et I’espace et de créer des relations avec les personnes
d’autres confessions. Ils 'ont fait en développant des formes de raisonnement
socialement pragmatiques qui ont permis la mise en place d’institutions
islamiques innovantes. J’ai tenté d’expliquer comment, 4 I’heure actuelle, dans
le contexte d’une communauté croissante de minorités musulmanes en Occident,
les universitaires revisitent d’anciens concepts et en théorisent de nouveaux afin
d’ouvrir la voie 4 des accommodations pour les fideles musulmans citoyens de
I’Occident qui aspirent a vivre selon les préceptes de leur foi. Ce processus d’une
réflexion créative est tres controversé. Elle est rejetée  la fois par les islamophobes,
qui promeuvent!’idée d’un choc des civilisations et ’antinomie entre ’islam et la
culture occidentale, et par les musulmans conservateurs, qui considerent toute
tentative de réconciliation des normes islamiques avec les valeurs occidentales
comme une capitulation devant la sécularisation et une trahison de ’islam. II
est toutefois rafraichissant de constater le nombre croissant d’études produites
par les musulmans des deux cotés du débat pour défendre leur point de vue. Il
semble que nous assistions 4 une nouvelle renaissance de la culture du débat et
du désaccord qui a historiquement stimulé la production de connaissances reli-
gieuses qui ont alimenté le développement de I’islam.



Défis du Dialogue Islamo-Chrétien

Jacqueline Hoover

L e dialogue entre chrétiens et musulmans comporte de nombreux défis et
écueils. Ce bref article ne prétend pasles répertorier de maniere exhaustive. Il
relatera plutét deux histoires d'interaction et de dialogue anabaptistes-mennonites
avec l'islam et les musulmans, 1'une au XVI¢siecle, I'autre au début du XXI¢
siecle. Mon objectif en présentant ces réflexions dans le contexte du dialogue
mouride-anabaptiste est de nous aider 2 mieux apprécier le fait que le dialogue a
toujours lieu dans un contexte sociopolitique et d’encourager les mennonites a
réfléchir a leur propre histoire d’engagement avec I’Islam.

Deux récits de dialogue entre chrétiens et musulmans

1. Les chrétiens se servent de l'islam pour lutter contre leurs ennemis
chrétiens au XVI¢siécle.

Le premier récit nous emmene au début du X VI¢siecle en Europe, époque d'émer-
gence de I'anabaptisme. C'était une période de turbulences pour I'Europe. La
Réforme a provoqué de nombreux troubles, religieux et politiques. Divers
soulevements paysans contre les élites ont provoqué de nombreux bouleverse-
ments et destructions. Cette guerre est I'un des conflits les plus destructeurs de
I'histoire européenne. Mais au-dela de tous ces conflits internes, I'Europe était
également confrontée 3 une menace externe. Au X VI¢siécle, les armées turques
ottomanes avangaient en Europe par le sud-est. Les Ottomans étaient musulmans,
mais les chrétiens d'Europe les appelaient simplement « Turcs ». A I’époque, les
chrétiens européens craignaient que les musulmans ne conquissent I’Europe par
laforce des armes. Par conséquent, les souverains chrétiens de ce temps ont appelé
A la résistance armée contre les Turcs. Bien entendu, cela était en contradiction
avec les convictions paciﬁstes de certains anabaptistes.

Lun de ces anabaptistes était Michel Sattler, ancien moine catholique. Les
dirigeants chrétiens d'Autriche l'arrétérent sur la base de plusieurs accusations,

Jacqueline Hoover est conférenciére indépendante en études islamiques. Elle est professeure
adjointe 4 'Anabaptist Mennonite Biblical Seminary (AMBS) & Elkbart, dans 'Indiana.
Elle a également enseigné dans des institutions théologiques et ecclésiastiques en E ‘oypte, an Liban,
en Indonésie, en Malaisie, au Nigeria, en Etbz'opz'f, au Soudan, au Kenya, en Tanzanie, en
Allemagne et au Royaume-Uni.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 71



72 | Anabaptist Witness

dontson opposition a la lutte contre les Turcs. En 1527, Sattler fut accusé d'avoir
déclaré : « Sile Turc venait dans le pays, il ne fallait pas lui résister, et, s'il était juste
de fairela guerre, il préférerait faire la guerre aux chrétiens qu'aux Turcs. »' Sattler
ne nia pasl'accusation et répondit : « Sile Turc vient, il ne faut pas lui résister, car
il est écrit : Tu ne tueras point. »* Il rejeta toute action militaire contre les Turcs
au moment méme ot les armées musulmanes envahissaient I'Europe, et il fut
finalement martyrisé pour ses convictions en 1527.

Sil'on peut apprécier le courage de Sattler, il est aussi vrai qu’il aurait peut-étre
pu se montrer un peu plus modéré. Sattler distinguait deux groupes. Le premier
érait celui des musulmans ou des Turcs qui n'avaient jamais entendu parler de
la foi chrétienne. Le deuxieme groupe était celui des chrétiens qui connaissaient
le Christ, mais qui persécutaient néanmoins leurs coreligionnaires. Sattler
considérait ce deuxieme groupe, les chrétiens qui persécutaient leurs coreligion-
naires, comme des « Turcs selon l'esprit ».> En d'autres termes, Sattler discrédi-
tait ses persécuteurs chrétiens en les qualifiant de Turcs. Pour lui, la plus grande
menace pour les anabaptistes résidait dans leurs voisins chrétiens, et non dans
les envahisseurs musulmans. Il insultait donc son ennemi proche, les chrétiens
persécuteurs, en les affublant du nom de leur ennemilointain, les Turcs. Le paci-
fisme de Sattler, enraciné dans I'exemple du Christ, a éclairé son courage, mais
n’a pas tempéré son langage.

Sattler n'était pas le seul chrétien a s'opposer a la lutte contre les Turcs. Le
célebre réformateur Martin Luther (mort en 1546), ancien moine lui aussi, s'y
opposait. Cependant, le raisonnement de Luther s'appuyait sur la colére divine
et non sur l'exemple du Christ. Luther soutenait qu'il était vain de combattre les
envahisseurs musulmans, car Dieu se servait des Turcs pour punir les chrétiens
européens de leurs péchés. Combattre les Turcs serait inutile, car cela reviendrait
as'opposer a la volonté de Dieu. Méme alors que les Turcs ottomans étaient sur
le point d'envahir I'Europe germanophone, Luther affirmait qu’il valait mieux
se repentir et prier Dieu, céder plutdt que de se battre. *

Comme Sattler, Luther utilisa I'islam pour critiquer ses ennemis chrétiens.
Lobjectif de Luther était pastoral. Il souhaitait que les chrétiens se repentent de

1 CitédansJon Hoover, “An Anabaptist Perspective on Conversing with Muslims,”
in Evangelical, Ecumenical, and Anabaptist Missiologies in Conversation: Essays in Honor
of Wilbert R. Shenk, eds. James R. Kraybill, Walter Sawatsky and Charles E. V. Van Engen
(Maryknoll, NY: Orbis Press, 2006), 120-129, 287-288 (120). Voir aussi Astrid von
Schlachta, Anabaptists: From the Reformation to the 21st Century (Kitchner, ON: Pandora
Press, 2024), 98-101.

2 Cité dans Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 120.
3 Citédans Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121.

4 John V. Tolan, Faces of Mubammad: Western Perceptions of the Prophet of Islam
rom the Middle Ages to Today (Princeton: Princeton University Press, 2019), 105.
g Ly Y



Défis du Dialogue Islamo-Chrétien | 73

leurs péchés, il voulait encourager la foi, en particulier chez les chrétiens vivant
sous la domination ottomane, afin qu’ils ne se convertissent pas a I’islam. Par
contre, certains des premiers anabaptistes pensaient que vivre sous la domination
ottomane leur donnerait plus de liberté pour vivre leur vision d’une vie chrétienne.
Ils croyaient que la tolérance des musulmans ottomans envers les minorités non
musulmanes était plus grande que la tolérance chrétienne européenne envers
les chrétiens anabaptistes. Cependant, souligner la plus grande intolérance en
Europe et qualifier de meilleure la situation des minorités dans les pays ennemis
était un choix politique peu judicieux.’

Luther a fini par changer d'avis. En 1529 il a commencé 4 étre favorable a
la guerre contre les Turcs. C'était I'année ot les Ottomans assiégeaient pour
la premiere fois la ville de Vienne, aujourd’hui la capitale de ’Autriche. ¢ Il
développa également plus tard une vive polémique contre I’islam. Cependant,
ses polémiques contre le catholicisme et surtout contre le Pape étaient bien plus
violentes. Il comparait souvent le Pape aux Turcs, et il a déclaré : « Comparé
au Pape, Mahomet apparait aux yeux du monde comme un pur saint. » 7 Ainsi,
Pennemi proche, le Pape, est en réalité pire que 'ennemi lointain, les Turcs. Nous
constatons que, pour Sattler comme pour Luther, la plus grande menace pesant
sur leur foi était interne, venant de l'intérieur de I'Eglise et non de l'extérieur, et
les comparaisons avec I'islam étaient utilisées pour discréditer les adversaires
chrétiens. Cela ne s’accordait pas avec leur témoignage chrétien, méme si les
musulmans n'étaient probablement pas la pourI'entendre.

Les habitudes de pensée de Sattler et Luther peuvent étre difficiles 2 abandon-
ner. Ily aun peu de Sattler en chacun de nous. Le défi est d’éviter de recourir a
I’islam de maniere comparative et rhétorique dans nos critiques envers nos core-
ligionnaires chrétiens. Les musulmans remarquent la maniere dont les menno-
nites parlent d’eux lorsqu’ils parlent d’autres chrétiens. Je pense ici au défi de
Jean 13:35 : « C'est a cela que tous reconnaitront que vous étes mes disciples: si
vous avez de 'amour les uns pour les autres. »* I nous faut néanmoins critiquer
le passé colonialiste et notre complicité dans les divers nationalismes si répandus
au sein des Eglises chrétiennes, y compris I'Eglise mennonite. Mais nous devons

S GaryK. Waite, “Menno and Muhammad: Anabaptists and Mennonites Reconsider
Islam, 1525-1657,” Sixteenth Cem‘ury]aurnalXLIA (2010), 995-1016 (1000-1002).
6 Hoover, “An Anabaptist Perspective,” 121. Tolan, Faces of Mubammad, 105. Waite,
“Menno and Muhammad,” 1000. Luther publia son livre « Sur la guerre contre les Turcs »
en 1529. Dans ce livre il justifiait la résistance militaire contre les Turcs. Il continuait néan-
moins de croire que la repentance et la pri¢re seraient un meilleur moyen de leur résister.
7 Adam S. Francisco, Martin Luther and Islam: A Study in Sixteenth-Century
Polemics and Apologetics (Leiden: Brill, 2007), 84.

8 Toutes les citations de la Bible proviennent de la traduction Second 21.



74 | Anabaptist Witness

éviter d’utiliser des stéréotypes sur les musulmans et I’islam pour faire valoir nos
arguments.

2. Dialogue entre mennonites et chiites iraniens aprés le 11 septembre

Le deuxieme exemple concerne les échanges entre les mennonites nord-américains
etles musulmans chiites iraniens. Cet échange a été stimulé par le grand tremble-
ment de terre en Iran en 1990. Le Comité Central Mennonite (MCC, l'organi-
sation mennonite de secours, de développement et de consolidation de la paix)
atendu la main pour offrir del'aide 3 1'Iran apres le tremblement de terre. C'est
ainsi qu'est né un programme d'échange entre le MCC et 1'Institut d'éducation
etde recherche Imam Khomeini (IKERI) de Qom, en Iran. Cetéchange a permis
d’envoyer quelques étudiants mennonites nord-américains en Iran et quelques
étudiants iraniens au Canada.

Apres que le président américain George Bush a ajouté I’Iran a « I'axe du
mal>» 2 la suite des attentats du 11 septembre 2001, des universitaires menno-
nites nord-américains ont entamé une série de dialogues avec des universitaires
chiites liés a PIKERI a partir de 2002. D'autres échanges ont également eu
lieu. Le directeur du MCC, Ed Martin, a noté que « sile travail du MCC dans
le monde concerne principalement I'aide d’urgence et le développement, il
accorde également la priorité au rétablissement de la paix, » et il a interprété
ces échanges entre personnes de religions différentes dans un contexte poli-
tique international tendu comme des initiatives de rétablissement de la paix.’
Il s’agit de parler 4 ceux qui se trouvent de I'autre c6té de la barriére en période
d’hostilité. Pour Martin, cela doit se faire avec transparence, respect, patience,
persévérance et ouverture a la direction du Saint-Esprit, qu'il interpréte comme
une vision qui répond a de nouvelles opportunités.’® Les mennonites étaient
vivement intéressés par I’idée d’ouvrir un chemin nouveau dans un contexte
de tensions politiques.

Cependant, ces dialogues entre chercheurs ont suscité des inquiétudes en
particulier parmi la diaspora iranienne en Amérique du Nord. Représentant
cette diaspora, Mahdi Tourage a écrit une critique de I'engagement mennonite
avec ’Iran eten particulier avec 'IKERI. Il a souligné que le fondateur d TKERI
estl'Ayatollah Mesbah-Yazdi (décédé en 2021). I11'a décrit comme extrémement
autoritaire et conservateur, pronant ouvertement la violence envers quiconque ne
serait pas d'accord avec lui. I11’a également accusé de soutenir les missions suicides,
les considérant non seulement comme permises, mais parfois nécessaires. De plus,

9 A.James Reimer, “Shi‘i Muslims and Mennonite Christians in Dialogue: Two
Religious Minority Groups Face the Challenges of Modernity,” The Conrad Grebel Review
21.3(2003), 3-14 (4).

10  Ed Martin, “Mennonite Engagement with Iran,” The American Journal of Islamic
Social Sciences 31.1 (2014), 131-139 (139).



Défis du Dialogue Islamo-Chrétien | 75

il I’a accusé de soutenir I’esclavage islamique et d’étre profondément influencé
par I’idéologie nazie."

Tourage affirme ne pas étre opposé au dialogue en soi, méme avec une
organisation comme I'TKERI, mais déplore I'absence de toute réflexion critique
dansles écrits mennonites sur ces dialogues. Il aurait souhaité que les mennonites
soulignent les violations odieuses des droits de I'homme avec leurs homologues
iraniens lors des dialogues.'* Il souligne qu’il n’a pas été autorisé a participer aux
dialogues et qu’on a refusé aux manifestants de la diaspora iranienne aupres
de la délégation iranienne au Canada en 2007 la possibilité de s'exprimer."”* En
bref, il affirme qu’une « fétichisation du dialogue et une marchandisation du
rétablissement de la paix ont eu lieu entre le MCC et 'IKERI », conduisant a
une certaine justification de la violence.™ Il ne pense pas que le dialogue puisse
étre une fin en soi, et que le dialogue devrait toujours inclure une introspection.”

Cette bréve mention du dialogue mennonite-chiite iranien ne rend pasjustice
atoutes les parties impliquées, mais la critique de Tourage est un rappel salutaire
comme quoi le dialogue est toujours intégré dans les réseaux du pouvoir politique
etsujet aux abus et a exploitation par les différentes parties. Il est essentiel d'étre
conscient des vulnérabilités a la manipulation. Néanmoins, le dialogue est essen-
tiel pour maintenir la communication et'amitié au milieu de tensions religieuses
et politiques, méme si tout le monde ne peut pas étre satisfait simultanément.

Dialoguer avec humilité

Les deux récits évoqués ci-dessus se rapportent a des époques tres différentes.
Pourtant, dansles deux cas, les réponses anabaptistes-mennonites aux musulmans
sont courageuses et tentent de prendre au sérieux les paroles de Jésus, d'aimer
Dieu de tout son coeur, et méme d'aimer 'ennemi. Pourtant, ils rappellent aussi
qu'aimer son prochain peut s'avérer tres difficile. Dans I'histoire de Sattler, les
voisins étaient les autorités chrétiennes qui persécutaient les anabaptistes. Dans
['histoire du dialogue entre mennonites et chiites iraniens en Amérique du Nord,
les voisins étaient la diaspora iranienne en Amérique du Nord, qui avait souffert
du régime iranien et des idéologies issues de 'TKERI, I'organisation méme avec
laquelle les mennonites dialoguaient. De plus, comme nous l'avons vu dans le
premier exemple, la tentation est toujours présente d'utiliser I'autre musulman,
apparemment plus éloigné, pour discréditer le voisin chrétien, bien plus proche.

11 Mahdi Tourage, “Fetishinzing Dialogue and Commodifying Peacemaking,” The
American Journal of Islamic Social Sciences 26.1 (2009), 136-152 (137-140).

12 Tourage, 140.
13 Tourage, 142.
14 Tourage, 136.
15 Tourage, 146-7.



76 | Anabaptist Witness

Le dialogue n'est pas sans embtiches. Méme les meilleurs efforts peuvent échouer
et laisser place a la critique. En conclusion, tout dialogue doit étre abordé avec
humilité. Cela nous rappelle Michée 6:8 « On t'a fait connaitre, homme, ce qui
est bien et ce que 'Eternel demande de toi: c'est que tu mettes en pratique le droit,
que tu aimes la bonté et que tu marches humblement avec ton Dieu. »



Le Pacifisme Doctrinal Religieux
Regards croisés sur les mennonites et les mourides

Mourtala Mboup

ai eu I’honneur de participer a des rencontres entre mennonites et mourides
tenues a Paris les 24 et 25 novembre 2023. Coorganisées par le Centre
ennonite de Paris (CMP) etle Centre Islamique de Taverny, ces assises avaient
pour objectif principal de permettre aux mourides et aux mennonites d’échanger
des témoignages sur leur foi respective, de discuter de la consolidation de la paix
entre ’Eglise et la Mosquée en France dans une ambiance de féte marquée par
le partage de repas composés de mets traditionnels des deux communautés. I
s’agissait aussi d’envisager la publication d’un recueil d’articles.

Le présent texte se veut le prolongement d’un questionnement que j’avais
formulé en guise de contribution lors de mes interventions orales. Il s’agira ici
de le rendre plus formel dans le but de partager avec les lecteurs une ébauche
d’analyse de ce je crois avoir été al'origine de la résilience des deux communautés
dans leur contexte de naissance marqué par des hostilités qui mirent a rude
épreuve les fondements méme de leur doctrine respective de renonciation a la
résistance armée.

Quiest ce qui a pu servir d’antidote, dans la théodicée propre 4 chacune des
deux communautés, pour neutraliser, immédiatement ou progressivement dans
le temps, toute velléité de recourir a la légitime défense face aux agressions subies ?
Cela, alors méme qu’un recours a la résistance armée était éminemment facile 4
légitimer par un argumentaire théologiquement fondé.

Un rapide survol des contextes historiques de naissance suivi d’un exposé
de quelques éléments de théodicée propre a chaque communauté me permettra
d’illustrer mon opinion. Opinion qu’il conviendra, bien entendu, de soumettre
aune analyse scientifique plus approfondie.

Mourtala Mboup est expert en sciences de I'éducation et en études du développement. 11
est diplomé de |'Université de Genéve et de ['Institut de Hautes Etudes Internationales et du
Développement (IHEID) de Genéve. Ancien secrétaire général du Cercle des étudiants mourides
del'Université de Dakar, il est spécialiste de la Mouridiyya et donne de nombreuses conférences,
en particulier au sein de la diaspora mouride.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 7 1



78 | Anabaptist Witness

Le contexte de naissance de 'lanabaptisme.

L'anabaptisme est né dans une période historique trouble marquée parla Réforme
luthérienne, par des guerres et par beaucoup de violence. Dans ce contexte, la
communauté elit une position théologique radicale qui finit par exposer a des
exactions de la part des pouvoirs temporels et 4 des critiques nourries venues
méme d’autorités religieuses.

Préner Pattitude « zéro compromission » vis-a-vis du pouvoir temporel
lorsque celui-ci n'utilise pas le glaive de David pour défendre la justice, mais plutot
pour la coercion, et refuser d'entériner une tradition qui consiste a baptiser les
enfants, furent les caractéristiques essentielles de ’anabaptisme dans un monde
ot la Réforme triomphante de Luther était aux antipodes d’une telle conception
de la foi. Le célebre réformateur combattit d’ailleurs ’anabaptisme avec viru-
lence car il pensait que le pouvoir temporel était de droit divin. Doctrinalement,
le point de discorde le plus important, me semble-t-il, entre les anabaptistes et
Luther, émane du fait que, comme I’écrit Marianne Schaub, « la mise en cause
du baptéme des enfants signifie implicitement le droit pourI'individu de contester
l'ordre politique dans lequel il vit ».! De fait, tout en étant opposé a I’hégémonie
dela papauté, Luther faisait preuve d’une certaine connivence avec les princes de
Saxe au nom du caractére divin qu’il attribuait  leur pouvoir. Ce qui, entre autres
points de divergence théologiques, provoqua la scission qui entraina la défection
de ses anciens compagnons et disciples Karstadt et de Miintzer etla naissance dela
Réforme radicale dans le sillage de laquelle s’est développé le courant anabaptiste.

Il convient de préciser que les violences du contexte étaient telles que la
réponse d’une partie de la mouvance a été 'insurrection armée comme I’écrit
Schaub (1998):

Ce refus du compromis avec le monde, caractéristique essentielle de la foi ana-
baptiste, s'exprimera pour la grande majorité du mouvement par l'insurrection
armée lors du soulévement paysan de 1525, ou par un repli pacifique dans une

communauté.?

La foi mennonite qui nous s’intéresse ici — pour son rejet doctrinal radical de
toute forme de recours  la violence — est justement ’'une des branches de I’ana-
baptisme communautaire.

1 Marianne Schaub, “Thomas Miintzer: La nouvelle image de Dieu et le probléeme
de la fin de I’histoire,” in Histoire de la Philosophie III: La philosophie du monde nonveau
XV et XVIF siécles, Frangais Chételet (Pluriel, 1999), 132.

2 Schaub, “Thomas Miintzer,” 24.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 79

Quelques aspects de la théologie mennonite.

Un personnage historique nommé Menno Simon réussit 4 élaborer un véritable
corpus des principes de ’anabaptisme comprenant des éléments théologiques et
la mise en valeurs de certaines pratiques religieuses. Cette doctrine eut du succes
aupres des croyants et contribua grandement a solidifier le mouvement anabap-
tiste mennonite.

Pour les anabaptistes, Dieu est a la fois proche et éloigné ; Il n'est pas muet et
lorsque le disciple fait des efforts intérieurs, lorsqu'il s'arrache a sa part d'animalité,
il devient apte a recevoir la Lumiere divine. Selon eux, Dieu n’est caché qu’a ceux
qui sont obnubilés par les désirs égoistes. Il se manifeste 4 toute personne atten-
tive 4 sa Voix. Dans la conception des anabaptistes , la Parole de Dieu transmise
par les prophetes de la Bible peut I’étre également et de la méme maniere par des
croyants qui regoivent songes et visions de la part du Créateur Qui leur attribue
ainsi la fonction de prophéte contemporain.

Schaub écrit :

[Les anabaptistes], en insistant sur I'identité de signification et de valeurs
entre les prophetes contemporains et ceux de IEcriture, changent le statut de
I’Ecriture qui, de texte sacré objet d’exégese, devient maxime de vie et modele
social 4 réaliser pratiquement dans un futur immédiat. Et pour eux, la liberté
chrétienne consiste précisément dans cette réalisation de la Parole de Dieu.?

On comprend que dans cette perspective de profonde spiritualité, I’esprit du
message divin adressé 2 ’humanité emporte sur sa lettre comme le spécifie
bien ce passage : « La Parole de Dieu, parole intérieure, vivante, vivifiante, tout
alopposé de lalettre, ne peut étre institutionnalisée sans étre faussée, dépravée ;
elle se viten acte par ceux qu'elle inspire.»* Le lecteur aura remarqué le caractére
anticlérical de cette citation rapportant la vision du réformateur Karlstadt.

Le contexte de naissance de la mouridiyya

L’histoire du Sénégal est profondément marquée par des confrontations entre
trois principaux antagonistes : I’aristocratie traditionnelle, I’islam et la France
coloniale. L'impact de la combinaison de leurs influences respectives sur I’évolu-
tion du pays a essentiellement caractérisé le contexte dans lequel le Mouridiyya
est apparu. Les phases les plus significative peuvent étre formulées comme suit :
une islamisation des cours, un despotisme violent et honteux, une islamisation
de masse, I’abolition de l'esclavage et la conquéte territoriale par la France.
L’adhésion des rois aI’islam, qui avait précédé une islamisation de masse, s’af-
faiblit progressivement sous I'influence et les tentations que provoqua la traite

3 Schaub, “Thomas Miintzer,” 24.
4 Schaub, “Thomas Miintzer,” 133.



80 | Anabaptist Witness

négriere, entrainant les rois & s'adonner sans scrupule a des actes aussi répréhen-
sibles que le pillage, le vol, les razzias et le viol. Ils n’hésiterent pas a réduire leurs
propres sujets en esclavage pour les échanger contre des produits comme le sucre,
le tabac, I’eau de vie ou des éroftes de tissu que leur proposaient les négriers. « Tout
se passe » écrit le professeur Mbaye Gueye « comme si incapables de remédier
efficacement 4 ce mal qui gangrénait la société, ils ne trouverent rien de mieux
que de gotiter sans retenue aux plaisirs de ce bas monde ».°

Finalement, cette fissure entre les peuples et I’aristocratie provoqua une
série de révolutions populaires dirigées par des marabouts. Le Sénégal connut
alors une période marquée par de nombreuses campagnes de Jihad armé. A
la suite de ’abolition de I’esclavage, la France, ne voulant pas renoncer a sa
domination, s’est vue contrainte de se rabattre sur le commerce des produits
agricoles. Comme celui-ci nécessite un minimum de stabilité sociopolitique, elle
décida d’entreprendre la conquéte territoriale du pays avec Faidherbe a partir
de 1854. Jusqu’ici son influence était indirecte et s'exercait a partir des cotes (St
Louis et Gorée). Faidherbe, comme en témoignent les extraits ci-dessous, va user
de sa parfaite connaissance du pays mais aussi, force est de le reconnaitre, de
toutes ses qualités de stratege, pour tirer profit de la situation d’insatisfaction
des populations désormais représentées par la classe maraboutique. S’adressant
au Damel Birima, il lui écrit :

Le jour approche ou les marabouts de ton pays réunis 4 ceux du Fouta cher-
cheront 4 te renverser, et si personne ne sen méle, ils réussiront. Si tu veux bien
gouverner ton pays je me mettrai avec toi contre le Fouta et contre le Ndiam-
bour. Mais si tu gouvernes mal je les laisserai faire (22 juin 1853).¢

Aussi, pour la France, I’allié d’hier, le pouvoir despotique, devient-il 'ennemi
d’aujourd’hui, parce que responsable des troubles sociopolitiques sources
d’instabilité. Quant aux marabouts, si la plupart ne révent que de paix pour
s’adonner a leurs activités d’agriculteur, certains comme El Hadji Omar Tall ont
choisi le jihad armé contre les paiens et les aristocrates.

Impliquant ’aristocratie, le colonisateur et I’islam guerrier, les conflits armés,
devenus ainsi triangulaire, n’en étaient que plus meurtriers. Et c’est historien
sénégalais Mbaye Gueye qui nous offre un excellent résumé de cette situation de
conflit généralisé :

5 Mbaye Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba: Contexte historique et géopolitique,”
in Abmadou Bamba face aux autorités coloniales (1889-1927), Oumar Ba (Dakar, Dar El
Fikr, 1979), 205.

6 Oumar Ba, “La Pénétration francaise au Cayor: Du régne de Birima N'Goné Latyre
al'intronisation de Madiodo Déguene Codou, vol. 1, 16 décembre 185428 mai 1861,” in
Revue frangaise d’bistoire d'outre-mer 64, n. 235 (second trimester, 1977), 259.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 81

Marabouts, Frangais et ceddo’ se livrérent des combats acharnés. Les musul-
mans sattachaient avec une ténacité accrue i la réalisation de leur projet de
société. Les Frangais désiraient pareillement réorganiser le Sénégal selon leurs
propres principes. La vieille aristocratie était présente, jalouse de ses privileges
et décidée a s’immoler au besoin pour la défense de son indépendance ou de
son genre de vie.®

Le colonisateur sut admirablement profiter de ses atouts pour sortir vainqueur
de cette guerre tripartite. « En 1890 », précise M. Gueye, « on pouvait établir
un constat d’échec dela résistance sénégalaise, du moins pour qui ne considérait
que les résultats obtenus sur le terrain ».” auteur a bien raison de nuancer son
propos car il ne s’agit 13, pour ’islam, que d’une défaite miliaire. La bataille allait
sengager sur un autre terrain : celui de la spiritualité confrérique.

Onle voitdonc, ici aussi, a’instar de ce qui a marqué le contexte de naissance
de’anabaptisme, un climat délétere fait d’agressions coloniales et de dérives tyran-
niques des pouvoirs aristocratiques ont conduit des chefs religieux musulmansa
prendre les armes au nom de Dieu. Cest dans ce contexte quest néla mouridiyya :
une confrérie musulmane fortement marquée par la doctrine des soufis.

Quelques aspects de la théologie soufie.

Alabase dela cosmogonie soufie, on trouve I’idée fondamentale que si’Homme
est un étre profondément religieux et « capable de connaitre Dieu », c’est que
Celui-ci, en le suscitant, I’a fagonné de maniere a ce qu’il soit naturellement apte 2
concevoir I’existence de son Créateur et A ressentir le besoin viscéral de sa connais-
sance. C’est pourquoi, depuis son apparition sur Terre, ’homme cherche, méme
inconsciemment, a connaitre’état etla source dela création, de sa propre création.
Ainsi, la disposition a chercher la cause originelle et son agent divin afin d’adorer
ce dernier, jaillit de la nature méme de I’étre humain. Tout étre humain est par
conséquent potentiellement capable de se souvenir de son Seigneur et Créateur
grice a son 4me, cette parcelle de divinité enfouie dans son enveloppe charnelle.

Il a plu a Dieu, QSSSE (Dieu le Tres-Haut, exalté soit-Il), apres avoir congu
I’homme comme tel, de I’établir sur Terre comme son vicaire. Il lui a confié ce
« mandat » ou « dépdt » (amdna) qui lui confere sa dignité propre. Si I’Esprit
a été envoyé dans le bas-monde dans son enveloppe charnelle, c’est pour lui
permettre de remplir cette mission qui est sa véritable destinée. Cependant, Dieu
le Tres-Haut, exalté soit-I1, dans sa magnanimité, guide ’homme pour lui éviter
toute errance existentielle et lui rendre possible un retour triomphal vers Lui.
Ainsi queleditle Coran:

7  Guerriers esclaves.
8 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 206.
9 Gueye, “Cheikh Ahmadou Bamba,” 207.



82 | Anabaptist Witness

« Nous dimes : « Descendez tous ! Toutes les fois que Je vous enverrai une
guidance, ceux qui la suivront n’auront rien 4 craindre et ne seront point
affligés » (Coran 2:38)."°

Cette Direction promise n’est rien d’autre que la Religion, mais la religion pergue
comme une Guidance éternelle et immuable ; guidance dont les prophetes ont
été les interpretes et traducteurs au fil des siecles grice a la nubuwwa. Ils ont aussi
été les instruments divins de la prophétie, comme I’indique le verset ci-dessous
dansle Livre et La Sagesse.

Il est considéré comme un fait que’homme, 4 travers son histoire, a toujours
fait montre d’une grande vulnérabilité face aux multiples influences de la corrup-
tion et d’innovations blimables, ainsi qu'aux conflits qui naissent de la passion,
par exemple de celle d’exercer le pouvoir temporel. Cette tendance a succomber
a la tentation concupiscente justifie, selon le soufisme musulman, le caractere
cyclique de avenement des « Mujjadid » (rénovateurs) de I’islam dont la mission
essentielle est : « la revivification du Message du Prophé¢te Muhammad, psl (paix
sur lui) ». Message unique et transcendant, dont le Prophete Adam fut le premier
porteur et que ’Elu de Dieu Muhammad, psl, aapporté dans sa version définitive,
complete et parfaitement universelle, constituant ainsi le dernier maillon de la
chaine prophétique. Cependant, apres le dernier des prophetes, des saints seront
envoyés par Dieu pour maintenir la flamme de PAppel sur Terre.

Abd al-Rahmin Djami dit a ce propos :

Le Dieu Trés-Haut a rendu toujours permanente la preuve de la mission du
prophéte, et a donné aux Wali le role d’instrument pour la manifestation de
cette preuve, afin que les merveilles de Dieu, et le titre authentique qui attestent
de la véracité de Mohamed, subsiste 4 jamais."

En effet dans le sillage des prophetes, ces hommes et ces femmes se mettent en
quéte de Dieu « dépouillant leur 4me des défauts qu’ils y trouvent, servant
Dieu en tout temps et tout lieu, ajoutant, de leur propre gré, a leurs obligations
rituelles légales en vigueur a leur époque d’autres formes d’adoration, des exercices
spirituels nombreux et variés mais tous ayant été agréés par une chaine initiatique
authentique, jusqu’a ce que la Vérité soit leur oute, leur vue, leur langue, leurs
paroles, leurs mains et leurs pieds. »

Pour les mourides, ce fut 'un de ces augustes Hommes de Dieu, débordant
d’un amour exceptionnel pour tous les prophetes et plus particuli¢rement pour
le prophete de I’islam, psl, qui, vers la fin du XIX¢si¢cle, a fondé la confrérie. En
effet, comme en témoignent ses écrits, le Cheikh Ahmadou Bamba était un soufi

10 Traduction de Muhammad Hamidullah, 2000.

11 Abd al-Rahmin Djami, cité par Eva de Vitray-Meyerovitch, Anthologie du
Soufisme (Paris: Sindbad, 1978), 125.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 83

authentique dontle but du combat spirituel a été d’accéder au rang de dépositaire
dela Sagesse divine. Il finira le Livre afin qu’il serve d 'outil de perfectionnement
spirituel destiné aux disciples, c’est 2 dire en termes soufis, aux mourides.

Syntheése : Et si la profondeur spirituelle était le secret des doctrines
monothéistes pacifistes ?

Le lecteur a sans doute relevé la quasi-similarité qui existe entre les deux concep-
tions que nos deux communautés ont de I'esprit de la religion en général et de la
nature du processus de perfectionnement par lequel ’homme doit passer pour
se réaliser spirituellement. Le lecteur aura également observé que, pour les deux
communautés, la transmission horizontale de la Parole de Dieu, parce qu’elle se
fait au travers des vicissitudes et des aléas de I’histoire, risque de ne pouvoir en
garantir que la Lettre. Son Esprit ne reste accessible 4 ’homme que pour autant
que ce dernier s’éleve par la pratique d’une profonde spiritualité : la théologie de
I’Esprit pour I’'anabaptisme, le soufisme pour la mouridiyya.

Lors des rencontres de Paris, j’ai posé les questions suivante 4 la délégation
mennonite : (1) Comment votre communauté a-t-elle réussi a tuer dans 'ceuf
Panabaptisme insurrectionnel , qui n'excluait pas de prendre les armes, pour faire
émerger I’anabaptisme mennonite ? (2) Quelle approche théologique a permis
d’asseoir cette conception fondamentalement pacifiste malgré la violence du
contexte ?

Voici, en substance, la remarque préliminaire 4 la réponse qu’un de nos amis
mennonites a jugé utile de faire : « Malgré le contexte violent, ceux qui ont pris
les armes avaient tort. Dieu n'a pas béni leur action. Dieu a bénila communauté
quia choisi de souffrir a cette époque... Les mennonites ne sont pas fiers de ce qui
estarrivé alors... » On reconnait la les marques d’une spiritualité transcendante
qui semble reléguer au second plan les contingences historiques.

Cette profondeur spirituelle, les anabaptistes la doivent sans doute 4 la
« théologie de I’esprit » pronée par Karstadt dansle cadre de la Réforme radicale.
Selon Schaub, cette approche théologique met I’accent sur lorigine divine de
I’homme et considére le dépouillement des désirs charnels par ’ascétisme comme
un processus spirituel au terme duquel ’homme se déifie. Pour Karlstadt :

le mouvement de I’Esprit rayonne du Créateur 2 la créature et peut remonter
de la créature au Créateur. L'ascese, ayant brisé les attaches naturelles, fait le
vide et fait régner dans I'Aime l'ennui, un anéantissement total de tous les désirs,
le croyant devient alors disponible, apte 4 réfléchir la lumiere divine qu’il a recu
en partage. (Schaub 1998)

Quantau fondateur de la mouridiyya, désle début de son ascension spirituelle, il
saisit une occasion historique provoquée par un des plus grands érudits du pays,
Majaxate Kala Jaxate. Celui-ci 'interpela sur le statut des Hommes de Dieu, ce
qui le conduisit 4 écrire un véritable manifeste connu sous le nom de Hugga.



84 | Anabaptist Witness

Dans ce poeme long de 78 vers, il décrit la méthode des soufis ainsi que les étapes
deleur Jihad de I’Ame qui les rend capables de conduire leurs disciples vers Dieu,
une fois élus par le Tout-Puissant.

Hugga est avant tout une prise de position du Cheikh dans le débat alors
en cours, sur le statut et le role des saints en islam. Il traite essentiellement des
points suivants : le statut des Hommes de Dieu ; leur ultime objectif dans leur
quéte ; leur méthode et stratégie face a leur ennemis ; le butin escompté en cas de
victoire ; I’utilité social de leur combat. En cas de victoire, le butin des soufis est
composé de vertus et de dons qu’ils recevront de Dieu. Parmi ces dons on notera :
une connaissance des maladies spirituelles ; une vision avec les yeux du coeur ;
d’éminentes sciences de Dieu, etc. Quant aux vertus, en voici quelques-unes :
ne jamais parler sans connaissance de cause ; pratiquer exclusivement l’autocri-
tique ; transcender ’injustice des ennemis et les coups séveres du sort ; exécrer
I'hypocrisie, etc. Enfin leur utilité sociale réside dans leurs capacités a : prodiguer
des conseils 4 ’humanité ; assurer I’éducation spirituelle des mourides ; guérir
des vices I’ame des aspirants ; vulgariser les connaissances des Hommes de Dieu
par I'inspiration divine.

Comme on le voit encore aujourd’hui, on ne se s'improvise pas guide spirituel
dansle monde des soufis. Historiquement, c’est en1883, alors méme qu’il dirigeait
le centre d’enseignement légué par feu son pére que le grand Cheikh fondala voie
mouride en proclamant publiquement avoir regu, par voie mystique, un ordre
du prophete. Avec cet ordre il a appelé des étudiants et tous les musulmans, et
il continue avec ceux qui voudront le suivre dans la voie du perfectionnement
spirituel. Cet ordre est ainsi formulé par I’hagiographie mouride :

Eduque tes compagnons par la volonté spirituelle (Himma), Cesse de les
éduquer exclusivement par les connaissances livresques.

On peut dire de cet acte fort, que c’est par lui que le Cheikh a publiquement
revendiqué son appartenance a I’aréopage des dépositaires de la wilayat (sainteté).
Plus tard, il précisera son ancrage dans la mouvance des hommes de Dieu tout
en insistant sur le caractere équilibré de I’islam qu’il prone 4 ’instar de tous les
soufis authentiques, lesquels ne délaissent jamais ’aspect extérieur de la religion.
Le Cheikh écrit dans cette perspective :

Quant a moi, je suis 4 la fois dans la « Charia épurée » et dans la « Hagiga
éclairée.» La premiere recouvre tout ce qui est révélé dans le Livre ; la seconde
englobe tout ce qui est consigné sur la Tablette bien Gardée, que ce soit
contenu dans le Livre ou non. Cependant je ne vous recommande que ce que
vous ont recommandé Dieu et son Prophéte : s'attacher au contenu explicite
de la Charia, et cela n’est rien d’autre que la Sunnab a Iétat pur. Celui qui se



Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 85

conforme 4 ma recommandation, le fera dans son intérét ; celui agit autrement
le fera 4 ses dépens.”

C’est donc bien dans la conformité avec les aspects exotériques de la religion que
'on s’engage dans la Voie deI’ésotérisme par la pratique du jihad de I’me. Lequel
se fait selon une méthode et des régles bien codifiées.

Parmiles passages de ses écrits quinous instruisent sur son rapport a Dieu et
ason prophete, on trouve ce passage fort explicite ot il va méme jusqu'a dater les
étapes de sa démarche, nous fournissant des précisions chronologiques qui ne
laissent aucune place au doute. A I’instar des grands saints, il y spécifie les dons
regus du Seigneur dans le cadre de ses fréquentes actions de grices. Ainsi, nous
connaissons ses états mystiques successifs et ce qu’était pour chaque étape le prin-
cipal objectif de son combat. Le Serviteur du Prophete nous y apprend en effet que
c’est Dieu Le Tres-Haut, qui lui a inspiré de faire allégeance au Prophete (paix et
salut sur lui) en 1301 — correspondant a 1883 ; de s’évertuer a lui dédier (psl) un
service exclusif, jusqu’en 1311 (1893) ; de sortir, par la suite, en 1313 (1895) pour
effectuer son exil empreint de baraka (bénédictions) et, pendant celui-ci, de ne se
préoccuper que de pratiquer le jihad contre ’Ame charnelle, le Bas-monde, Satan
et la Passion profane (...) jusqu'en 1330 (1912) et de s’appliquer, ensuite, 4 vouer
dela Reconnaissance au Sublime, le Treés Haut, le Glorieux ; avant que son jihad
triomphe contre la totalité de ses ennemis en 1332 (1914)."

Comme le montre clairement cet extrait, c’est bien la volonté de ne pas déroger
aladoctrine que lui a inspiré le Prophete qui lui a valu les souffrances de son exil.
Maisle Cheikh va encore plusloin apres son retour d’exil survenu le 11 novembre
1902 et publie dés 1903 un célebre poeme dans lequel - réfutant les allégations de
ceux qui l’accusaient de vouloir lever un jihad armé — il immortalise son pacifisme
dont il donne une définition sans ambiguité.

En voici un extrait :

Vous m’avez déporté en m’accusant de préparer le jihad.... Vous prétendez que
des armes sont en ma possession...Vos propos selon lesquels je prone le jihad
sont certes vrais, cependant, moi je fais mon jihad par le savoir et la crainte de
Dieu ...Le sabre avec lequel je décapite les ennemis de Dieu est la proclamation
de son unicité...Mes canons sont le Livre saint et ses versets.....Les lances dont
je dispose sont les hadiths du Prophete...Les différentes branches des sciences
religieuses sont autant de fleches acérées avec lesquelles je défends les traditions

12 Mourtala Mboup, (2016) “L’Afrique dans la lutte contre la mouvance jihadiste:
Quel réle sur la pensée de Serigne Touba,” traduction en substance du po¢me de Cheikh
Ahmadou Bamba, Haqqa.

13 Diop Amadou Lamine Dagana “’Abreuvement du Commensal dans la Douce
Source d’Amour du Serviteur” (1963), http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/
Irwaou%20nadim-fr.pdf.


http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou%20nadim-fr.pdf
http://khassidaenpdf.free.fr/khassida_pdf/Irwaou%20nadim-fr.pdf

86 | Anabaptist Witness

du Prophetes......Quand i celui qui m’espionne, je lui oppose un soufisme pur,
clairement défini par de nobles gens.'

Pour conclure, je dirai qu’il a bien fallu que ces deux communautés — nées dans
des contextes ol rien n’était plus facile pour un théologien que d’élaborer un
argumentaire pour justifier de prendre les armes — trouvent un puissant stimulant
pour que leurs doctrines pacifistes s’installent dans les coeurs de leurs adeptes
et traversent la nuit des temps. Il me semble que la croyance a la possibilité pour
tout croyant d’accéder a une « connexion verticale » par le perfectionnement
spirituel grice 4 une spiritualité profonde au sein d’'une communauté vivante et
solidaire est le puissant antidote qui a permis a ’anabaptisme et  la mouridiyya
de garder, au-dela des errements de I’histoire humaine, une vision transhistorique
de la religion. C’est la seule qui soit 2 méme de libérer le croyant des contraintes
de toutes sortes que les contingences historiques ne cessent de charrier sur son
chemin de retour vers son créateur.

14 Jaajumlan, Célebre poeme de Cheikh Ahmadou Bamba (traduits par 'auteur)



Lamin Sanneh, [’Institut Sanneh
et la tradition pacifiste de I’islam
ouest-africain

Matthew J. Krabill

Introduction

Les contributions de ce numéro spécial présentent la rencontre entre deux
traditions pacifistes, 'une mennonite et ’autre mouride, a travers plusieurs
regards. Cetarticle replace le mouvement mouride dans le contexte pluslarge des
expressions et traditions islamiques historiques et contemporaines qui incarnent
la paix et la non-violence en Afrique de I’Ouest. Pour ce faire, il sappuie sur les
recherches universitaires de Lamin Sanneh consacrées 4 la tradition pacifiste
de ’islam ouest-africain. Sanneh propose un nouveau récit de I’islam, enraciné
dans les cultures et les traditions africaines, tout en restant orthodoxe dans ses
croyances islamiques, deux éléments qui contredisent la these dominante du
djihadisme défendue par de nombreux chercheurs occidentaux. Larticle décrit
ensuite certaines des activités et conclusions clés d’un projet de recherche de
trois ans (2022-2025) mené par I'Institut Sanneh (7he Sanneb Institute, TSI),
dont j’étais le coordinateur académique, sur la tradition pacifiste de I’islam
ouest-africain. Décrire les activités du projet du TSI permet également de
mettre en lumiere mon propre parcours avec les mourides, ainsi que le role et
la contribution importants de deux érudits mourides, Cheikh Babou et Fallou
Ngom, qui ont été les principaux consultants du projet du TSI

Matthew J. Krabill vit 4 Accra, au Ghana, on il est responsable pour les programmes
académiques de ['Institut Sanneb. Avec sa femme Toni, ils soutiennent aussi des institutions
et des initiatives d'éducation théologique en Afrigue subsabarienne dans les domaines de la
consolidation de la paix, des relations entre chrétiens et musulmans et de la missiologie. Ils
travaillent pour la Mennonite Mission Network.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 87



88 | Anabaptist Witness

Lamin Sanneh et la tradition pacifiste de 'islam ouest-africain
LInfluence académique de Lamin Sanneh

Beaucoup de ceux qui ont suivi des cours d’histoire, de théologie, de missiologie et

de christianisme mondial ontinvariablement lu Lamin Sanneh (décédé en 2019) et
ses ouvrages majeurs, tels que Translating the Message, sont devenus des références

fondamentales pour les départements universitaires du monde entier. Plus large-
ment, il est connu pour avoir enseigné I’histoire du christianisme et de I’islam

en Afrique et pour avoir été ’'un des architectes du domaine, désormais popu-
laire et largement connu, du christianisme mondial. Mais les premiers intéréts

scientifiques de Sanneh sont moins connus et se concentraient sur I’héritage et
I’influence durables de la tradition pacifiste de I’islam ouest-africain, également
connue sous le nom de tradition suwarienne.!

La tradition pacifiste suwarienne comme contre-discours au djihadisme
Le manque d accés des chercheurs occidentaux anx sources primaires onest-africaine

La recherche de Sanneh sur la tradition pacifiste de I’islam ouest-africain s’est
déroulée 2 une époque ol une écrasante majorité de chercheurs occidentaux se
concentraient sur la tradition du djihad. Dans les récits coloniaux et postcoloni-
aux sur I'islam en Afrique de ’Ouest, l’accent était principalement mis sur les
mouvements djihadistes des X VIII et XIX¢siecles?, et de nombreux chercheurs
occidentaux présentaient cette tradition djihadiste comme I’islam orthodoxe et
«normatif».? Laccent mis sur le militantisme, la conquéte et le djihadisme s’expli-
que en partie par le fait que les chercheurs occidentaux étaient incapables de lire les
sources écrites en langues africaines. Les récits écrits par les chercheurs, les clercs
et les chefs religieux d’Afrique de ’Ouest étaient rédigés dans des langues telles
que le haoussa, le mandingue et le wolof. Ces sources contenaient des histoires

1 Cheikh Al-Hajj Salim Suwari était un karamogo (érudit islamique) soninké
d’Afrique de ’Ouest du XIII* siecle qui s’intéressait particulierement aux responsabilités
des minorités musulmanes vivant dans une société non musulmane. Il a formulé une
importante justification théologique pour la coexistence pacifique avec les classes
dirigeantes non musulmanes, aujourd’hui connue sous le nom de tradition suwarienne.

2 John Azumah, 2017. «Beyond Jihad: The Pacifist Tradition in West African Islam »
(Dépasser le djihad : la tradition pacifiste dans I’islam ouest-africain). International Bulletin
of Mission Research 41 (4):363-369.

3 Parmi les rares chercheurs occidentaux qui ont abordé la tradition pacifiste dans
leurs travaux, citons Patrick Ryan, Islam in Yorubaland : Imale (1979); Robert Launay,
Beyond the Stream (1992); Ivor Wilks, The Junla and the Expansion of Islam (2000); David
Robinson, Muslim Societies in African History (2004). Quelques autres chercheurs, pour la
plupart occidentaux ou africains basés en Occident, ont travaillé sur certains aspects de la
tradition suwarienne, principalement d’un point de vue anthropologique et sociologique.



Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 89

locales, des enseignements cléricaux, des sermons, des paraboles et des proverbes
qui racontaient des réalités sociales et religieuses inconnues des étrangers. Tout
aussi importantes, sinon plus, que les sources écrites étaient les récits oraux — la
«bibliotheque vivante», comme les appelle Cheikh Anta Babou — qui consti-
tuaient souvent la source la plus riche en informations.* En I’absence de tout
engagement avec I'ensemble de ces sources, le récit dominant qui a émergé et a
été exporté par les chercheurs occidentaux fut celui du djihadisme.

«Islam Noir » : récits écrits sur U'islam africain par des intellectuels
africains

Au XXc siecle, quelques universitaires africains ont entrepris des études qui
remettaient en question le discours dominant sur le djihad. Ils Pont fait en grande
partie parce que les descriptions de ’islam qu’ils avaient lues dansle cadre deleur
éducation formelle ne reflétaient pas I’islam de leur enfance et de leurs commu-
nautés d’origine en Afrique de ’Ouest. Par exemple, le chercheur musulman
malien Amadou Hampaté B4 (décédé en 1991) est 'un des rares chercheurs
musulmans de renom du si¢cle dernier 4 avoir entrepris des travaux exploratoires
sur la tradition pacifiste de’islam ouest-africain et 3 avoir parlé de cette tradition
avec admiration.’ Contrairement a la conquéte et au militantisme, I'expression
de I’islam ouest-africain décrite par B4 était celle de 'accommodement, de I’har-
monie interreligieuse et de la coexistence paciﬁque.

Lorsque des récits écrits sur I’islam africain ont été publiés par des intellec-
tuels africains tels que B4, ils ont rapidement été qualifiés d’« islam noir» parles
universitaires occidentaux, en particulier parmiles intellectuels frangais. Le terme
«islam noir» était péjoratif et suggérait que I’islam noir était non orthodoxe,
syncrétique et inférieur par nature, car il se mélangeait aux cultures et traditions
africaines. En revanche, B4 utilisait le terme «islam noir» de maniere positive et
constructive, remarquant : « En Afrique, 'islam n’a de couleur que celle de I’eau;
cest ce qui explique son succes : il [I’islam] se teinte des territoires et des pierres. »°

Pour B4, ’«islam noir » résultait de la rencontre entre la tradition suwarienne
dans laquelle il avait été élevé et sa propre culture et son héritage peuls. Plus
précisément, I’islam ouest-africain n’était ni une importation étrangere de
I’Arabie saoudite, ce qui le rendait supérieur a la religion traditionnelle africaine,
ni un mélange syncrétique de I’islam et de la religion traditionnelle africaine, ce
qui le rendait inférieur aux expressions non africaines de I’islam. Au contraire,

4 Cheikh Babou, 29 décembre 2021. « Beyond Jihad: The Pacifist Tradition In West
African Islam », conférence publique en ligne, The Sanneh Institute.

5 Amadou Hampaté Bi et Gaetani Roger, 2008. « A spirit of tolerance: the inspiring
life of Tierno Bokar». Bloomington, IN: World Wisdom.

6 Vincent Monteil, L’slam noir, Paris : Seuil, 1964, 41.



90 | Anabaptist Witness

B4 soutenait que le sol ouest-africain avait donné naissance a un islam unique,
la fois fidele aux enseignements et aux traditions islamiques, mais aussi enraciné
dans les coutumes et traditions africaines et reflétant celles-ci.

«Au-dela du djihad » : les recherches de Sanneh sur la propagation de
l’islam par des moyens pacifiques

Ainsi, 2 une époque ot le discours dominant sur ’islam ouest-africain était
centré sur la tradition du djihad et o '« islam noir» était méprisé, Lamin
Sanneh a poursuivi ses études doctorales sur les communautés cléricales paci-
fistes diakhankés dans toute la sous-région ouest-africaine. Ses études doctorales
ont ensuite été mises 4 jour et développées dans son ouvrage fondateur, Beyond

Jthad (2016). Dans Beyond Jibad, Sanneh documente le rejet de principe du djihad
par la tradition suwarienne et son refus du clientélisme politique au profitd’un
pacifisme qui privilégie la diversité religieuse et préfeére 'accommodement a I’ab-
solutisme et au militarisme.

Sanneh a étudié les clercs suwariens, qui ont exercé une influence considérable
sur les Mandingues (de I’actuelle Guinée, Gambie, Mali et Sénégal) et qui ont
adopté 'apprentissage et 'enseignement religieux comme vocation. Sanneh a
soutenu que le pacifisme proné par les clercs diakhankés appartenait fermement
a la tradition islamique orthodoxe. Les Mandingues musulmans et les autres
groupe ethniques voisines faisaient la distinction entre une classe religieuse
professionnelle, la classe guerriere et la classe politique. Les clercs itinérants
créaient des centres semi-autonomes pour se consacrer a leur vocation religieuse.
Les clercs cherchaient a cultiver des traits de caractere et des vertus, tels que [’hu-
milité, 'empathie, la patience, la réciprocité, la coopération, et 'autocritique, afin
de favoriser un engagement solide et durable entre les membres de différentes
religions.”

L'une des caractéristiques ou pratiques distinctives de la classe cléricale
diakhankés est qu’elle gardait ses distances avec la classe politique, résistant
a la tentation d’assumer des fonctions politiques et évitant toute ingérence
directe et tout contrdle de la part des dirigeants. Sanneh soutient que la position
apolitique adoptée par les clercs était enracinée dans leur « rejet de principe
du djihad comme instrument de changement religieux et politique »®*. Dans
son autobiographie intitulée Summoned from the Margin, Sanneh écrit : « Par
’éducation, I’érudition, I’itinérance et d’autres activités religieuses, les clercs
ont suivi la voie de I’islamisation de la société plutot que celle de I’islamisation
de I'Etat. Lobjectif de leurs efforts est une république cléricale plutdt quune

7 Voir John Azumah, « TSI Project Background Paper » : https://tsinet.org/
wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf.

8 Lamin O. Sanneh, 1989. The Jakbanke Muslim clerics: a religions and historical study
of Islam in Senegambia. Lanham, MD: University Press of America, 21.


https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf
https://tsinet.org/wp-content/uploads/2022/05/Project-Background-Paper_TSI-1.pdf

Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 91

théocratie. »” Les clercs, ou «vicaires de la vie spirituelle », comme les appelle
Sanneh, estimaient que I’islamisation de la société pouvait étre réalisée par des
moyens paciﬁques, a savoir par l’enseignement etla persuasion, sans recourir a
la coercition politique requise par I’islamisation de ’Etat. Pour les clercs, cette
derniere approche aurait fondamentalement violé la nature morale de la foi et de
'enseignement islamiques.™

Dans leur quéte d’une république cléricale, ils ont conclu un pacte avec
les gouvernants : les souverains ne pourraient entrer dans les centres religieux
semi-autonomes que selon un calendrier préétabli et dans le but d’y pratiquer
des exercices religieux. Une célebre citation attribuée aux clercs résume bien leur
position apolitique : « 57 le roi nous demande de lui construire un chitean, nous lui
construtrons un chitean. S’tl nous demande de prendre les armes et de partir en guerre,
nous lui construivons un chitean. Nous sommes préts a tout pour lui.»"

Interconnexions entre les traditions islamiques pacifistes: les religieux
jakhanke (tradition suwarienne) et les mourides (tradition soufie)

Limportance d’inclure les travaux de Sanneh réside dans le fait qu’ils aident a
situer la rencontre entre les mourides et les mennonites dansle contexte plus large
des traditions islamiques de paix. Cheikh Anta Babou, un contemporain plus
jeune de Sanneh, a suivi une ligne de recherche similaire 4 la sienne. Comme le
décrivent certaines des autres réflexions de ce numéro spécial, les travaux de Babou
se concentrent sur le mouvement mouride et son fondateur, Cheikh Ahmadou
Bamba."” De plus, dans la these de doctorat de Bornman sur les mourides
américains, supervisée par Babou, ce dernier suggere que Cheikh Ahmadou
Bamba a embrassé la tradition pacifiste suwarienne par ’intermédiaire des clercs
diakhankés. Babou montre lelien entre Cheikh Bamba et ’ordre soufi Qadiriyya,
tandis que Sanneh établit un lien direct entre le fondateur du centre clérical
diakhankés de Touba (Guinée), Karamokho Ba, et le fondateur de la ville sainte
mouride de Touba (Sénégal). Bornman retrace en outre 'influence spirituelle et
intellectuelle de la tradition suwarienne sur Cheikh Ahmadou Bamba en

9 Lamin O. Sanneh et Kelefa Sanneh, 2012. Summoned from the margin: homecoming
of an African. Grand Rapids: William B. Eerdmans, 220.

10 Ibid, 199.

11 Ibid, 200.

12 Cheikh Anta Mback Babou, 2007. Fighting the greater jibad: Amadu Bamba and
the founding of the Muridiyya of Senegal: 1853-1913. Athens, Ohio: Ohio University Press;
Cheikh AntaBabou et Knibiehler Geneviéve. 2011; Le djibad de [’ dme : Abmacdou Bamba et
la fondation de la Mouridiyya an Sénégal, 1853-1913. Paris: Karthala; Cheikh Anta Mbacké
Babou. 2021. The Muridiyya on the move Islam, migration, and place making. Premiére
édition brochée. éd., New African histories. Athénes : Ohio University Press.



92 | Anabaptist Witness

décrivant les pratiques de la tradition pacifiste suwarienne telles qu’elles sont
observées dans la vie de Cheikh Amadou Bamba et des premiers mourides."

L'Institut Sanneh et la tradition pacifiste de l’islam
ouest-africain

Origines et vision de l'Institut Sanneh

L’Institut Sanneh a été officiellement inauguré en février 2020 en tant
qu’institution indépendante basée a Accra, au Ghana. Il porte le nom de feu
Lamin Sanneh, célebre historien de Yale, spécialiste de la mission. Le professeur
John Azumah, fondateur et directeur exécutif du TSI, est un protégé de Sanneh.
Le TSI travaille en collaboration avec le département d’études religieuses de
P'université du Ghana, avec pour objectif principal de fournir des ressources et de
renforcer les capacités de recherche sur des questions et des thémes a intersection
dela religion et de la société.

Le TSI apour vision de proposer des études universitaires en hommage a Dieu,
en tenant compte des autres, qu’ils soient religieux ou non, afin de transformer
la société. Au TSI les études universitaires sont une vocation religieuse et la
mission du TSI consiste essentiellement 4 former une jeune génération de
responsables religieux et d’universitaires dotés d’une humilité théologique et
d’une curiosité intellectuelle.

Larecherche et'engagement sont au coeur deI’identité et des activités du TSI
L'un des premiers projets entrepris par la TSI a été de poursuivre la recherche de
Sanneh sur la tradition pacifiste. Le professeur Azumah remarque :

Il a fallu un géant de la recherche comme Lamin Sanneh pour créer
un nouveau récit sur l'islam en Afrique de 'Ouest. Ses travaux ont jeté
les bases et ouvert la voie 2 de nombreux autres travaux. Au TSI, nous
lui devons de poursuivre le travail qu'il a commencé, mais nous devons

13 VoirBornman, pages 46-53. Les deux piliers de la vocation cléricale selon Sanneh,
A savoir la dispersion et 'opposition a la guerre et 4 la politique. Sanneh identifie en outre
une triade dela vie cléricale : al-qird b (étude du Coran), al-barth (agriculture) et al-safar
(voyage ou itinérance). Il décrit également le dévouement de Suware aux circuits pastoraux
dontle message était axé sur le « double héritage » de la pratique diakhankés : 'engagement
pacifiste, etI’éducation et 'enseignement comme outils de renouveau (¢2jdzd). Les activités
qui marquent la tradition suwarienne comprennent : (1) la dispersion, (2) 'opposition &
la guerre/I’engagement pacifiste, (3) Popposition 4 la politique, (4) I’étude du Coran, (5)
Pagriculture, (6) 'itinérance, (7) I’éducation/I’enseignement pour le renouveau. Voir
chapitre 2, Jonathan Frederick Bornman. 2021. « American Murids: Muslim Proponents
of Nonviolence Open Alternative Conversations About Islam, Jihad and Immigration »
(Les mourides américains : les musulmans partisans de la non-violence ouvrent des conver-
sations alternatives sur I’islam, le djihad et 'immigration). Doctorat, Oxford Centre for
Mission Studies (Royaume-Uni).



Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 93

également aux communautés d’Afrique de 'Ouest, tant chrétiennes que
musulmanes, de raconter l'histoire d’un islam qui incarne et prone la non-
violence, la tolérance envers les autres religions et I'hospitalité, ainsi qu'un
islam qui encourage la neutralité politique.'*

Projet TRT : La tradition pacifiste de l'islam en Afrique de I'Ouest

En 2022, le TSI a obtenu une subvention de trois ans du Templeton Religion
Trust (TRT) pour étudier la tradition pacifiste deI’islam ouest-africain. Le projet,
intitulé « Engaging the Church, the Mosque and the Academy for the Transformation
of West Afican Society » (Impliquer ’Eglise, la mosquée et le monde universitaire
dansla transformation de la société ouest-africaine), visait 2 réévaluer la tradition
dominante de ’islam ouest-africain, a savoir celle du militantisme et du
djihadisme, et a remettre en question son statut pergu comme une représentation
de I’islam normatif. Le projet remettait en question les idées dominantes sur
’islam et cherchait a créer un nouveau contre-récit autour de ’islam qui promeut
les valeurs de non-violence, d’hospitalité et de construction de la paix.

Jrai été le coordinateur académique du projet, et deux des principaux
consultants académiques que nous avons engagés étaient Cheikh Babou et Fallou
Ngom. Tous deux sont des mourides du Sénégal et sont des universitaires estimés
dans leurs domaines respectifs.

Limplication de Babou dans les initiatives interconfessionnelles est évidente
dansle réle de soutien qu’il ajoué dansles débuts du TSI Il est un ami personnel
d’Azumah et a été une source inestimable de soutien relationnel et de conseils.
En partenariat avec le TSI, Babou a donné une conférence 4 la Faculté universi-
taire islamique du Ghana (2023) intitulée « Réimaginer la Daar Al-Islam : les
minorités musulmanes et la question de ’appartenance ».

Avec Azumabh, il a également coédité le recueil en I’honneur de Sanneh intitulé
Territoriality and Hospitality: Christian and Muslim Perspectives (2025).

Fallou Ngom est également un ami fidele et dévoué du TSI. Ngom a été le
principal superviseur académique de la collecte et de la traduction en langues
locales (I’ajami, voir ci-dessous) des ceuvres des principaux clercs de la tradition
pacifiste. Ses intéréts académiques portent sur I’histoire intellectuelle écrite de
PAfrique, les interactions entre les langues africaines et non africaines, les adap-
tations de I’islam en Afrique et la littérature en ajami en Afrique et dans la dias-
pora. Lexpertise de Ngom en matiére d’ajami s’est avérée indispensable pour notre
projet de cartographie, de sélection, de transcription et de traduction en anglais
de manuscrits en ajami provenant de diverses langues d’Afrique de 'Ouest.” I1

14  Entretien réalisé par Matthew J. Krabill avec le professeur Azumah le 10 juillet
2025 4 Accra, au Ghana.

15 Voir Fallou Ngom, Beyond African Orality: The Ajami Poetry of Sérisi Mbay Jaxate
(New York, NY: Oxford University Press, 4 paraitre en septembre 2025); 2016. Muslims Beyond



94 | Anabaptist Witness

s’est montré remarquablement patient en nous accompagnant, mon équipe et
moi-méme, dans la réalisation d’un projet qui dépassait nos domaines
d’expertise.

Convergence du projet Templeton Religions Trust et des
conversations avec les mourides

Sur le plan personnel, le projet TRT a coincidé avec mes discussions avec Jonathan

concernant une éventuelle rencontre entre mennonites et mourides a Paris. Je

connaissais les mourides depuis de nombreuses années (passées en Cote d’Ivoire),
mais n’en avait qu’une connaissance superficielle. Environ 25 % des résidents de

la Céte d’Ivoire sont nés al’étranger (le pourcentage le plus élevé de tous les pays

d’Afrique) et parmi eux se trouvent de nombreux immigrés sénégalais de premiere

génération ainsi que beaucoup d’autres qui vivent dans le pays depuis des généra-
tions. Une grande partie de la culture sénégalaise est assimilée par les Ivoiriens, y

compris la musique sénégalaise, et le chanteur sénégalais le plus célebre des

années 80 et 90 était Youssou N’Dour, qui est lui-méme mouride.'

Ma premiere conversation significative avec un mouride a eu lieu en ligne
pendant la COVID, avec Djiby Diagne, un bon ami de Jonathan. Apres notre
premiére conversation sur Zoom, Djiby m’a aimablement fait parvenir plusieurs
livres et articles, dont beaucoup avaient été écrits par Cheikh Babou, notamment
Fighting the Greater Jibad (2007). Il m’a également fait parvenir Muslims Beyond
the Arab World (2016) de Fallou Ngom.

Peu apres, Babou a publié Muridiyya on the Move (2021), qui se concentrait
sur les communautés mourides en Afrique de ’Ouest et a Paris (ot je vivais alors),
suivi de la these de Jonathan, American Murids (2021). Ces ouvrages m’ont beau-
coup intéressé, car la migration africaine et I'identité religieuse étaient également
au coeur de mes études doctorales.

Quoi qu’il en soit, j’ai dévoré la littérature dont m’avait parlé Diagne et, 2
travers elle, je suis devenu fasciné a plusieurs niveaux par les mourides. Il y avait
des questions d’historiographie, d’indigénéité et de production de connaissances
autochtones, de minorités religieuses, d’identité ethno-religieuse, de construction

the Arab world: The odyssey of Ajami and the Muridiyya, Religion, culture, and bistory series.
New York, NY: Oxford University Press; “West African Manuscripts in Arabic and African
Languages and Digital Preservation”, dans Oxford Research Encyclopedias: African History:
1-28. https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/
acrefore-9780190277734-¢e-123.
16  Les paroles de son album de 2004, Egypt, faisaient I’éloge du soufisme mouride.
’album a été bien accueilli par les critiques et le public occidentaux, mais a suscité une
vive controverse au Sénégal, oli beaucoup ont jugé inapproprié d’intégrer I’islam dans
la musique populaire. La controverse a méme conduit 2 une interdiction de I’album au

Sénégal pendant deux ans.


https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123
https://oxfordre.com/africanhistory/view/10.1093/acrefore/9780190277734.001.0001/acrefore-9780190277734-e-123

Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 95

de la paix et de non-violence, de migration et d’identité religieuse, ainsi que des
paralleles évidents avec I'expérience mennonite, qui m’ont toutes laissées avec
davantage de questions, un désir de poursuivre les conversations et I’espoir de
nouvelles rencontres en personne.

Ainsi, la vision de Jonathan d’une rencontre entre les mennonites et les
mourides, mes conversations et mes nouvelles relations avec les mourides A Paris,
ainsi que ma lecture des travaux de Cheikh Babou sur Cheikh Amadou Bamba
ont convergé avec le projet de TSI sur la tradition pacifiste de I’islam en Afrique
de I’Ouest. Compte tenu de tout cela, ce serait un euphémisme de dire que j’ai
considéré comme un honneur et un privilege de me retrouver ensuite a travailler
avec deux éminents chercheurs mourides sur la tradition pacifiste de I’islam
ouest-africain.

Les quatre principaux résultats du projet TSI

Les quatre principaux résultats du projet sont présentés ci-dessous. Les deux
premiers seront abordés plus en détail dans les paragraphes suivants :

1. Une étude sur la tradition pacifiste de Iislam ouest-africain, com-
prenant des biographies des principaux clercs historiques et contem-
porains de cette tradition.

2. Commander la collecte et la traduction d’ouvrages de grands clercs de
la tradition pacifiste dans les langues locales (I'ajami) et documenter
leurs parcours.

3. Organiser des réunions régionales de chercheurs musulmans et chré-
tiens afin d’évaluer les programmes et les cursus scolaires des écoles et
institutions théologiques privées chrétiennes et islamiques, dans le but
de favoriser la littératie religieuse.

4. Développer un réseau de chercheurs musulmans et chrétiens afin de
mener une étude scientifique continue sur des thémes d’intérét com-
mun au sein de I'islam et du christianisme en Afrique.

Appel a contributions sur la tradition pacifiste de l'islam ouest-africain

S’appuyant sur les travaux de Sanneh, le TSI alancé un «appel a propositions sur
la tradition pacifiste de ’islam ouest-africain » (résultat n° 1). Dansle cadre de ce
projet interdisciplinaire et interconfessionnel, des équipes de recherche composées
de deux universitaires et constituées d’'un musulman et d’un chrétien, de
préférence issus de disciplines diftérentes. Douze chercheurs, musulmans et
chrétiens, ont obtenu des subventions. La collaboration entre chercheurs musul-
mans et chrétiens devait servir de modele d’engagement interreligieux dans le
domaine universitaire, trop souvent absent de ce type de projets.



96 | Anabaptist Witness

Les articles des lauréats seront publiés au printemps 2026 dans une nouvelle
revue lancée par TSI. Parmi les themes abordés, citons : 1) les réactions et les
débats entre chercheurs musulmans face aux groupes militants contemporains
dans le nord du Nigéria; 2) les théologies du djihad pacifiste dans les ccuvres de
certains cheikhs nigérians; 3) les prophétesses musulmanes, les roles de genre et
la construction de la paix en Céte d’Ivoire contemporaine; 4) la tradition pacifiste
et le mouvement Ahmadiyya en Afrique de ’Ouest et 5) le pacifisme islamique
dans la culture juridique musulmane de Guinée-Bissau.

Appel a manuscrits en ajami sur I’lslam et la construction de la paix
en Afrique de ’Ouest

Le TSI aégalementlancé un «appel 2 manuscrits en ajami et en arabe sur ’islam
etla construction de la paix en Afrique de]’Ouest » (résultat n° 2). L'ajamiest une
forme enrichie de I’écriture arabe utilisée pour écrire les langues africaines.
Pendant des siecles, la compréhension qu’avaient les chercheurs de Afrique
subsaharienne provenait des archives écrites des colonialistes européens, qui
propageaient’idée que les Africains subsahariens n’avaient pas de langue écrite
quileur soit propre. Contrairement a cette idée largement répandue et populaire
en Occident, Fallou Ngom note que «les peuples d’Afrique subsaharienne
utilisent un systeme d’écriture dérivé de I’arabe pour consigner les détails de leur
vie quotidienne depuis au moins le X¢siecle »".

Les traditions ajami ont existé pratiquement partout ou I’islam s’est répandu
eta prospéré, des sociétés wolof et mandingue en Sénégambie aux communautés
ouighoures en Chine. Tout comme ’écriture latine s’est répandue dans le monde
entier avec le christianisme et a été modifiée pour écrire de nombreuses langues,
Iécriture arabe s’est également répandue dans le monde entier grice a I’islam et
s'est enrichie pour écrire les langues des musulmans non arabes'®.

Les documentsissus des traditions ajami constituent une source importante
et peu explorée de connaissances sur ’Afrique. Ils sont riches et variés et compren-
nent 2 la fois des manuscrits religieux et profanes. Les documents religieux
comprennent des prieres, des talismans protecteurs, des documents didactiques
en vers et en prose, des élégies, des hagiographies, des traductions d’ouvrages sur

17 Lara Ehrlich, 23 janvier 2020, “Digitizing Ajami, a Centuries-Old African Script”
(Numérisation de I’ajami, une écriture africaine vieille de plusieurs si¢cles), Université
de Boston, The Brink: https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-writte
n-language/.

18  Article A paraitre, Fallou Ngom, «Islam and World Peace: Reflections of a

Mandinka Ajami Scholar» (La paix mondiale et I’islam : réflexions d’un érudit mandingue
ajami), TSI Press.


https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/
https://www.bu.edu/articles/2020/digitizing-ajami-african-written-language/

Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 97

la métaphysique islamique, la jurisprudence, le soufisme et des traductions du
Coran dans les langues africaines."”

En réponse a 'appel lancé par le TSI pour recueillir des manuscrits en ajami
surI’islam et la construction dela paix en Afrique de’Ouest, plusieurs manuscrits
ont été sélectionnés pour étre transcrits et traduits. Un poeme en ajami haoussa,
intitulé « Nigéria : une nation riche et multiethnique », décrit les défis auxquels
sont confrontés les citoyens nigérians, notamment la diversité ethnique, la
corruption et les bouleversements politiques, et formule des recommandations
pour créer une société plus pacifique et plus juste. Un autre manuscrit écrit en
haoussa latin, intitulé « Les femmes clercs dans le califat de Sokoto : XIX*XX¢
siecles », souligne le role important joué par les femmes dans la vie intellectuelle
du califat de Sokoto, dansle nord du Nigéria, notamment leur interprétation du
Coran, leur étude et leur application de laloi islamique, la transmission du savoir
islamique par la création d’écoles et orientation spirituelle et le soutien moral
qu’elles apportaient aux individus et 4 la communauté.

Outre les manuscrits en ajami, deux articles supplémentaires ont été
commandés afin de fournir une cartographie thématique de I’ajami en Afrique
del’Ouestet un aper¢u de I’état des interactions académiques et non académiques
avec I’ajami en lien avec la tradition pacifiste de I’islam en Afrique de’Ouest.

Le premier de ces articles, rédigé par Amidou Sanni, utilise le Nigéria comme
représentant de ’Afrique occidentale anglophone et se concentre sur les traditions
linguistiques fulfulde, haoussa, kanuri, nupe et yoruba. Le deuxieme article,
rédigé par Fallou Ngom, se concentre sur ’Afrique francophone et traite de trois
traditions ajami ou écoles de pensée, chacune ayant son propre centre islamique,
une pédagogie distincte et des érudits qui représentent et défendent chaque école
de pensée. Ces écoles sont I’école Fuuta Jalon Ajami, I’école Mandinka Ajami et
I’école Wolof Ajami.

Documentaires vidéo sur les clercs de la tradition pacifiste
contemporains

Un troisieme appel a contributions (résultat n° 1) visait 2 identifier les « principaux
clercs contemporains de traditions pacifistes en Afrique de ’Ouest» qui pronent
la non-violence et la coexistence harmonieuse dans un contexte pluraliste, pren-
nent au sérieux les cultures et les réalités africaines et s'engagent de maniére posi-
tive et constructive a leur égard. Il s’agit de religieux qui promeuvent ou prénent
la paix dans leurs sermons, leurs enseignements, leurs écrits, leur autorité, leur
activisme et leurs engagements interreligieux et politiques. Depuis des générations,

19  Fallou Ngom, 2021, « Ajami Sources and Knowledge Production about Africa in
the 21st Century » (Sources ajami et production de connaissances sur ’Afrique au XXIe siecle).
Actes dela conférence African Futures : https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/
abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x.


https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/j.2573-508X.2016.tb00015.x

98 | Anabaptist Witness

les clercs en Afrique de ’Ouest contribuent de maniere significative a perpétuer
la tradition non violente et apolitique de I’islam dans cette région. Par leur vie,
leurs enseignements et leurs ceuvres, ils continuent de fagonner la nature et I’évo-
lution de I’islam en Afrique.

En documentant les histoires des principaux religieux contemporains, cette
composante du projet visait 2 promouvoir une tradition pacifiste vivante et vécue
de I’islam en donnant acces a des clercs musulmans autochtones qui ont été
négligés, et continuent de I’étre, par un large public. Les documentaires vidéo
sont principalement destinés a étre utilisés dans des contextes éducatifs, dans le
cadre de programmes d’études supérieures et de troisieme cycle.

Au besoin, ils seront également mis a disposition sur les réseaux sociaux,
promus aupres d’organisations chrétiennes et musulmanes et diffusés dans les
médias nationaux.

Lappel a permis de sélectionner trois principaux clercs, représentant le Ghana,
la Céte d’Ivoire et le Nigéria. Cheikh Babou avait recommandé un cheikh
mouride du Sénégal, mais en raison de ses soucis de santé, nous n’avons pas pu
mettre en place un projet le concernant pour le moment.

Contributions de Cheikh Osman Nuhu Sharubutu
Assumer le role d’imam national en chef : un tournant décisif

Je tiens a souligner la contribution de Cheikh Osman Nuhu Sharubutu, le clerc
du Ghana sélectionné. Cheikh Osman Nuhu Sharubutu, qui a plus de 100 ans,
est le chef de Tijaniyya et ’imam national de la communauté musulmane du
Ghana. La plupart des Ghanéens s’accordent a dire que le Cheikh Sharubutu
inspire actuellement plus d’admiration et de respect que n’importe quelle autre
personnalité religieuse ou politique au Ghana. Au sein de I’islam au Ghana, il
existe quatre traditions principales, 4 savoir la Tijaniyya, qui estla plusimportante,
I’Ahlus Sunna, P’Ahmadiyya et la Shia.

Historiquement, ces quatre groupes musulmans ont été profondément divisés
par des divergences idéologiques qui ont donné lieu a des tensions, voire 4 des
attaques violentes les uns contre les autres. Cependant, I’accession de Cheikh
Sharubutu au poste d’imam national dans les années 1990 a marqué un tournant
pour 'unité de la communauté musulmane au Ghana et a suscité I'espoir d’un
cecuménisme et d’une collaboration plus profonds entre musulmans.

Renforcer les relations interreligieuses et maintenir la neutralité
politique

Cheikh Sharubutu a également joué un réle central dans le renforcement des
relations interreligieuses, notamment en nouant des liens avec la communauté
chrétienne. « architecture de paix au Ghana » a été mise en place par des organ-
ismes cccuméniques chrétiens, les Ahmadiyyas et Cheikh Sharubutu. Cheikh



Le Pacifisme Doctrinal Religieux | 99

Sharubutu a travaillé en étroite collaboration avec le Conseil national pour la paix
et ses conseils ont été et continuent d’étre sollicités de maniére intentionnelle sur
des questions d’intérét national en période de crise économique et politique. Au
fil des ans, il a également démontré un engagement sans équivoque en faveur de
la neutralité politique, choisissant de respecter un principe fondamental, 4 savoir
reconnaitre, respecter et soutenir le parti politique au pouvoir. Ainsi, il reconnait
pleinement tous les présidents du Ghana qui ont assumé cette fonction et a été
loyal envers eux.

Construire la paix entre chrétiens et musulmans

Les nombreux actes et gestes publics de Cheikh Sharubutu ont démontré ses
convictions religieuses et son engagement constant en faveur de la consolidation
de la paix entre musulmans et chrétiens. Ses actions ont 4 plusieurs reprises
«hérissé le poil » des communautés chrétiennes et musulmanes. Par exemple, il
était le directeur de la mosquée centrale d’Accra, qui partage un mur avec l’'une
des églises charismatiques les plus populaires du Ghana, 'lnternational Central
Gospel Church (ICGC), dirigée par le célebre pasteur, le révérend Dr Mensa Otabil.
Dans le cadre de ’'un de ses projets anniversaire en 2011, PICGC a exprimé son
désir de rénover et de repeindre la mosquée centrale. Cheikh Sharubutu a accepté
cette offre avec enthousiasme, mais il a ensuite été critiqué par une partie de la
communauté musulmane et certains lui ont demandé de s'excuser d’avoir permis
a une église de financer la peinture de la mosquée centrale. Pour défendre son
action, Cheikh Sharubutu a déclaré :

«Je veux, aprés mon départ (ma mort), laisser un héritage d’amour, de coopéra-
tion et de bonne volonté entre les chrétiens et les musulmans de ce pays. De
plus, nous sommes tous les descendants d’Abraham et croyons en un seul Dieu.
Par ailleurs, les chrétiens financent chaque année le hajj (pelerinage 3 La Mec-
que) des musulmans; ils nous donnent de la nourriture pour notre jetine du
ramadan; alors quelle est la différence? Ce geste nous aidera 3 maintenir la
cohésion et la paix de notre nation et je ne le regrette pas, ni ne dois d’excuses a

qui que ce soit. »*

Conclusion

La tradition pacifiste vécue et vivante de ’islam en Afrique de ’Ouest s’incarne
dans la vie de Cheikh Osman Nuhu Sharubutu. Les réflexions contenues dans

20 Emmanuel Kwame Tettey. 2023. « Ghanaian Muslims in Search of a Representative
Institution: The Legacy of Sheikh Osman Nubu Sharnbutu and Future Prospects» (Les musul-
mans ghanéens a larecherche d’une institution représentative : ’héritage de Cheikh Osman
Nuhu Sharubutu et les perspectives d’avenir). Islam € Christian Muslim Relations 34
(2):146.



100 | Anabaptist Witness

ce numéro spécial décrivent la rencontre avec une autre tradition islamique
ouest-africaine de construction de la paix que celle de Cheikh Sharubutu, 4 savoir
celle des mourides, et la tradition de construction de la paix des mennonites.

Les travaux universitaires de Sanneh ont ouvert de nouvelles perspectives en
redécouvrant la tradition pacifiste de I’islam ouest-africain et, ce faisant, ont
promu un nouveau contre-récit a celui du djihadisme qui en est venu 2 dominer
et occuper les esprits et les coeurs de tant de personnes. Le TSI a modestement
contribué i ces efforts et continuera i le faire. Compte tenu de tout cela, le Cri
pour la Paix lancé par Cheikh Babou devrait inciter les mennonites du monde
entier a s’informer et s’engager aupres des musulmans intéressés ou désireux de
suivre leurs propres traditions pacifistes islamiques. De plus, puisse-t-il également
encourager les mennonites a ne pas se détourner des fondements chrétiens de leur
propre tradition pacifiste, mais plutot a s’inspirer de la vie, du ministere, de la
mort et de la résurrection de Jésus, ainsi que de la tradition anabaptiste, comme
moyen significatif de s'engager et de construire des relations avec leurs fréres et
sceurs mourides.



Book Reviews

Russell P. Johnson, Beyond Civility in Social Conflict: Discourse,
Critique, and Religious Ethics, Cambridge University Press,
Cambridge, 2024. 360 pp. $130.00 USD. ISBN: 9781009427210.

For those seeking useful ethical signposts for navigating our increasingly polar-
ized public sphere, this book provides an accessible review of key pathways along
with a well-supported road map for a specific communication course, one that
incorporates numerous principled paths familiar to Anabaptists seeking to live
and speak in the way of peace. Russell P. Johnson, a Mennonite scholar who
teaches religious studies and philosophy at the University of Chicago, favors
a meandering hike through the social conflict of the culture wars that wends
between dialogue and criticism, persisting with both empathy and judgment.

Johnson’s book exemplifies the practices of dialogue and criticism he advo-
cates by rehearsing the arguments among three prominent approaches to commu-
nication ethics with critical appreciation: “Civility” establishes an etiquette for
polite deliberation within the democratic public sphere, stressing the value of a
respectful process over the achievement of outcomes. By contrast, “Victory” uses
any rhetorical means necessary, including appeals to fear and prejudice, to achieve
desired and especially urgent outcomes. Finally, “Open-mindedness” regards any
form of persuasion as an act of violence and practices nonjudgmental dialogue
focused on mutual understanding instead.

Johnson helpfully compares each of these prominent communication ethics
frameworks with similar positions related to the ethics of war. “Civility” adopts
moral criteria for arguments that echo just war theory (if not actual just war
practice). “Victory” employs an overriding concern for defeating enemies at all
costs that is analogous to a crusader mentality. “Open-mindedness” reflects the
refusal to participate in war that is comparable to nonresistance and conscien-
tious objection.

ForJohnson these three dominant approaches to communication and warfare
share a common naivete about the relationship between means and ends—namely,
the assumption that means and ends are as distinguishable in practice as they
are in theory. For example, “Civility” imagines that criteria for moral means can
be maintained against the desire for a specific outcome; “Victory” assumes that
virtuous goals will not be corrupted by depraved means; and “Open-mindedness”
tends not to be open to the possible morality of persuasion.

Anabaptist Witness 12.2 (December2025) 101



102 | Anabaptist Witness

Johnson’s counterproposal to these standard communication ethics options
is “integral communication criticism” (ICC), a perspective based in the social
philosophy of nonviolent direct action as developed and practiced by Martin
Luther King, Jr., especially his insight that “the end represents the means in
process and the ideal in the making.” ICC thus assumes that the ethical qualities
of communication practices must reflect the goals they seek to accomplish; if we
want to achieve a world with more peace and justice, then our communication
choices, including the messages we send implicitly, should be peaceable and just
through nonverbal and stylistic choices. If we want to build a society that is based
on truthful and accurate knowledge, then we must speak truthfully. If we want
to achieve liberation, we need to practice communication that avoids domination.

This latter commitment to a form of communication that invites involvement
and humanization takes Johnson to the dialogical criticism of Paulo Freire’s

“pedagogy of the oppressed,” as well as to the mutual consciousness-raising of
Karlyn Kohrs Campbell’s feminist rhetoric—both of which resist monological
communication while challenging the illusions and conventions of oppression.
Johnson’s exploration of the dialogical paths outlined by Freire and Campbell
lands him finally in the indirect communication model theorized and practiced
by the nineteenth-century Danish philosopher of Christian existentialism Seren
Kierkegaard, whose writings and teachings seek to liberate Christian faith from
the constraining belief systems of Christendom.

In Kierkegaard’s Christian model of indirect communication, which is offered
as a faithful alternative to the monological dominion of apologetics and theolog-
ical argumentation, the speaker or writer hides their assumptions and purposes,
and possibly even their identity, while building a relationship of trust with their
interlocutors, including those who would be otherwise alienated by a direct attack
on the illusions of Christendom to which they cling. This relationship-focused
habit of communication is a practice of witness and ministry rather than a
projection of belief and conformity, and may therefore involve prevarication and
concealment—including the affirming of audience perspectives that the speaker
opposes—to avoid driving the audience deeper into their illusions. At the same
time, a ministering form of indirect communication seeks always to move the
audience from corrupting illusions toward an authentic relationship with the
divine and specifically with Jesus Christ.

While Johnson assumes that Kierkegaard’s indirect form of communication
can credibly support the implementation of Integral Communication Criticism,
itis questionable whether prevarication and concealment can be justified accord-
ing to the moral criteria of ICC, where ends are implicit in means. Do we really
want a world in which our communication practices give us more deception? Is
notministering to one’s audience by concealing one’s identity simply a pious form
of manipulative and controlling rhetoric?



Book Reviews | 103

Here is where the indirect communication displayed by Jesus in the Gospels
provides a corrective to Kierkegaard’s perhaps overly strategic investment in iden-
tification with the audience. From pointed dialogue with his critics to disorienting
parables offered to his disciples, Jesus’s most common approach to ministry is
provocation, some of which provokes a backlash that eventually gets him killed.
In the communication ethics of Jesus, such persecution by one’s opponents is
notasign of failure but of faithfulness.

Moreover, the model of faithful communication proposed by Jesus in the
parable of the sower does not assume that the sower can control the outcome
of dissemination, as Kierkegaard seems to do. The seed of the word is offered
to all without reserve or cunning, although Jesus nevertheless weeps because
his audience rejects the things that make for peace—suggesting that resisting
the temptation to control audience reception does not necessarily compromise
sympathy and identification.

Whether or not Kierkegaard’s indirect communication model exceeds the
bounds of ICC, the wisdom and worth of the dialogical and critical model of
communication ethics that Johnson advocates in this book is not in question.
Both in the church and in the broader public sphere, this deeply informed call
for both dialogue and criticism is timely and should prove useful to all who seek
to move the world toward more peace and justice with their words—even if the
tongue that utters them is difficult to tame or control, as the epistle of James
reminds us.

GERALD J. Mast is Professor of Communication and the Harry and Jean Yoder Scholar

in Bible and Religion at Bluffton (Ohio) University. He bas authored and edited numer-
ous books and essays in Anabaptist studies, including Separation and the Sword in

Anabaptist Persuasion (Cascadia, 2006) and Go to Church, Change the World:
Christian Community as Calling (Herald, 2011). He currently serves as editor of the

C. Henry Smith Series in Anabaptist Culture and Thought.

Jonathan Bornman, American Murids: A Lived Practice of
Nonviolence, Peter Lang, Oxford, 2024. 281 pp. $129.95 (Canada),
$99.95 (US) (hardcover), ebook $99.95 (US). ISBN: 978-1-63667-144-4.

Every peace church college or university should have a copy of American Murids:

A Lived Practice of Nonviolence. So should many congregations. While the book
recounts a primarily social-scientific study, it teaches us about another version of
faith-based nonviolence in practice and philosophy. That it is a Muslim version
of those faith practices will help North Americans counteract the predominant
understanding of Islam as an inherently violent religion. Let’s be honest—histor-
ically speaking, Christianity was and remains an inherently violent faith also.



104 | Anabaptist Witness

While teaching at a small, undergraduate Christian college, I once managed
to get a course on Islam approved that a Muslim cleric and I co-taught. Shortly
afterward, college administration decided the course would not run again. No
rationale was given, but I suspect one of the reasons was that both the other
teacher and I explicitly respected each other’s attempts to follow the sole Creator
God, and we asked the course participants to do so also.

Given the unfortunate reality that such an interfaith attitude is challenging
to many Christians, Jonathan Bornman’s theological perspective is a welcome
contribution to interfaith dialogue: “God places gifts in communities,” he
states, “and part of our mission is to discover those gifts” (20). Recognizing the
God-given giftedness of others is central to his missiological orientation.

Bornman is particularly interested in how the Muridiyya, as Muslim immi-
grants in the US, articulate nonviolence and practice their faith as newcomers
committed to their new country. His goal for the book is that “telling their story
is my contribution to the well-being of America [sic]” (20).

Bornman is head of Eastern Mennonite Missions’ (EMM?’s) Christian-Muslim
Relations Team. For ten years helived in Senegal with EMM, where he learned the
Wolof language. After returning to the United States, he began a PhD program
at the Oxford Centre for Mission Studies via Middlesex University. American
Murids is a version of his research. It reads somewhere between an academic
text and the sort of storytelling that is at the heart of good nonfiction. This is an
ethnographic study, which means it is founded in observation and participation.

The Murids are an ethnic group from Senegal who speak Wolof. But the word

“murid” (or “mourid”) can also mean a spiritual novice or seeker. The Muriddiyya
are a Sufi sect, part of a form of Islam in West Africa that might have its roots in
the twelfth or thirteenth century and along tradition of pacifism (studied also by
the eminent West African missiologist Lamin Sanneh). These particular Murids
are followers of a teacher from the nineteenth and twentieth centuries—Shaykh
Amadu Bamba (d. 1927). Shaykh Bamba was active during the French colonial
period and advocated a pragmatic and principled nonviolence.

While there are some three million in the Murid diaspora, the Muriddiyya
number some fifty thousand in the United States, with a large number in New
York City, where Bornman conducted his research. As per good research practice,
Bornman is clear with community members about his Christian identity; thathe
is obviously both White and Wolof-speaking puts him in a unique but liminal
insider/outsider space.

The book’s seven chapters begin with explanation of Shaykh Bamba’s teach-
ing and then move to describing how these teachings are practiced as part of a
diasporic community in the West. Notably, Bamba predated Mahatma Gandhi
(d. 1948) and Martin Luther King, Jr. (d. 1968) and other better-known practi-
tioners of nonviolence. The ethnographic components focus on a corner store, a
youth group, and several key events held by the community. Two of the chapters



Book Reviews | 105

focus on the youth, which enables Bornman to describe efforts at intergen-
erational transmission of the faith and nonviolent praxis. The challenges of
the Muridiyya sound remarkably like what Anabaptists experience in our own
churches.

American Murids focuses mostly on the Murids’ practices of the faith in
their contemporary circumstances. Their practice of nonviolence is significant,
not only because of its historical use in the resistance to French empire but also
because dozens of Wolof-speaking taxi drivers have been murdered in New York
in a recent four-year period. Anti-Muslim threats from other Americans also
challenge the Murids’ nonviolent ethic-in-practice.

In order to articulate what type of pacifist Bamba was, Bornman describes
anumber of different forms of violence and nonviolence. Of particular interest
to Bornman is the question about how aleader committed to nonviolence reads
the Qur’an and follows in the tradition of Mohammed. Mohammed was nonvi-
olent during the Mecca period (the early stages of his religious organizing). But
after the hijrab (flight) to Medina, he became a sociopolitical leader as well as a
religious one, and the burgeoning Muslim community engaged in defensive and
then offensive battle with their enemies.

Reading the Qur'an and understanding the Muhammadan tradition (which
varies from the post-Muhammed caliphate eras) yields three crucial consider-
ations vzs 4 vis nonviolence:

1. Is the Meccan model of nonviolence exceptional or potentially norma-
tive for ethics and practice? That is, what is the role of the faith-full
(sic) citizen?

2. Is there an 4 priori basis for nonviolence? That is, are nonviolence
practices mostly to be strategically employed when they appear more
pragmatic or effective in the conditions of a sinful world (e.g., the only
feasible resistance to more powerful colonial authorities)?

3. What is the extent to which Bamba’s nonviolence is based in Murid
cultural values of community-based well-being? As Bornman explains,
this value emphasizes what is good for society and Bamba concludes
that violence generally speaking is not-good and therefore nonviolence
is normative.

Bornman concludes that “Bamba’s hermeneutic of community well-being
influenced him towards a non-violent exegesis of the Quran” (54, emphasis added).
Therefore, Bamba follows Mohammed in Mecca but not Medina.

Although the study shows that Murids believe their Islamic form of nonvi-
olence is a valuable contribution to American culture and American discourse
about Muslims, Bornman points out numerous practices that inhibit the efficacy
of their contribution. One example is the need to speak Wolof to participate in
the community. Another is the practice of sending children back to Senegal



106 | Anabaptist Witness

for a few years of faith and cultural formation. I could not help but think of
ways that insider Anabaptist practices likewise reduce the effects of Anabaptist
peace-charisms on the greater Christian church.

A couple of quibbles with the book: I would have preferred a better summary
of the history of the Muridiyya and the French colonization of Senegal. More
effectively placing Bamba and the Murids in that context would have deep-
ened my understanding of Bamba’s version of pacifism and how it developed.
Furthermore, there is a bit of repetition in the book as some of the same events
are revisited. However, the conclusion itself'is a summary worth reading even if
one does not read anything else. It is a mere ten pages. The glossary and effective
appendices and index are also helpful. Therefore, I will reiterate: In learning
to know the Murids, we Anabaptists will better know ourselves—as minority
groups and nonviolent practitioners in larger faith traditions. Albamdulillah!

RaNnDoLPH HALUz4-DELAY was a tenured sociology professor in Canada who has been
active in interfaith dialogue and participates at Toronto United Mennonite Church. He
now works on. matters of global ecological justice and human rights.

Peter M. Sensenig, Good Guestwork: Christians and Muslims as Guests
and Hosts, Santos Books, 2025. 239 pp. $24.99 USD. ISBN-13:
979-8218821432.

After a year of living in Zanzibar with his family as Christian missionaries,
Peter Sensenig hesitantly accepted his Muslim friends’ invitation to pray at the
mosque. The result? “I felt closer to Jesus in the mosque than I did anywhere else
in Zanzibar,” concluded Sensenig. “I hope that my Muslim friends receive the
same warm hospitality when they cross the threshold of a church building” (38,
ch. 3, “Strangers Say Yes”).!

Examples like these abound in Sensenig’s book, which is a powerful plea, in a
time of travel bans and fear of terrorist attacks, for Western Christians to embrace
aradically new understanding of their missional calling by learning to be both
hosts and guests of Muslims—and encountering Jesus in new ways in the process.
His book overflows with vivid and moving stories of surprising encounters with
Muslim believers—and, through them, with Jesus—in Chad, Iran, Somalia, and
elsewhere. Sensenig weaves these personal stories seamlessly together with biblical
analysis and theological exhortation. In this engaging way, he develops a provoc-
ative call to radical hospitality that challenges preconceived religious categories

1 DPage number references are from an e-version of the book and may vary slightly
from the print version.



Book Reviews | 107

and redefines “mission” as the kind of “good guestwork” that helps us to “hear
and see Jesus in the vulnerable other” (53, ch. 5, “Noticing Jesus as the First Task™).

If Sensenig’s book defies easy categorization, it is because it is itself an effort
to cross divides within the Western church. This is a nontraditional missionary
story that is informed by recent biblical scholarship and mission theology and
an up-to-date understanding of geopolitical context. It is grounded in a radical
commitment to nonviolence while also being rooted in a commitment to spiritual
renewal through an encounter with Jesus.

North American Mennonites wary of “mission” but committed to “peace”
might find this book challenging; so will those committed to evangelizing
Muslims by getting them to assent to Christian doctrines. But both need to hear
and heed Sensenig’s plea to stop following “half gospels” that artificially separate
mission from peace theology, or personal from social understandings of salva-
tion, and to open ourselves to the radical renewal that comes from embracinga
posture of vulnerability, exile, and friendship (82, ch. 7, “Why Pacifism Must
Be Missional”). As we follow this call, we can begin to participate in “peace
cells” together with our religious siblings, who “offer Christians . . . a chance
to encounter Jesus like never before.” The stakes, according to Sensenig, are
nothing less than the “spiritual vitality of the church” and “world peace” (3-4,

“Introduction”)!

ANICKA R. FAST is a specialist in church bistory and missiology with Mennonite Mission
Network, a visiting researcher at the Center for Global Christianity and Mission at
Boston University, and Secretary of the Faith and Life Commission of Mennonite World
Conference. She is currently editing Global Anabaptist Forebears, a new Mennonite
World Conference bistory series based on biographies.

Kenny Wollmann, ed., Navigating Tradition and Innovation:
Essays Commemorating the Permanent Settlement of Hutterites in
Manitoba, Hutterian Brethren Book Center, MacGregor, MB, 2024.
401 pp. $57.89. ISBN-13: 978-1-927913-86-4.

In his helpful introduction to this edited volume, Kenny Wollmann sets the
stage for the publication of this book as an (overdue) attempt to commemorate
the centennial (2018) of Hutterites’ arrival in Manitoba. Wollmann describes
the story of Hutterites in Manitoba as “a microcosm of the longer Hutterite
story: a story of persecution, displacement, and intense internal struggle, all
while attempting to live out a concrete vision of the kingdom of God” (i). The
introduction signals that while there is much to be celebrated, this will not be a
hagiographical history, as Wollman cites challenges associated with recent pros-
perity, oscillates (or vacillates) between “preserving tradition versus implementing



108 | Anabaptist Witness

innovation” as well as “thoughtful reflection or outright lament” (iii). This project
should be understood as recognizing the messiness of history, a messiness that is
brought to view not only by non-Hutterite writers but also by Hutterites writing
about their own history from within their own perspectives. While Wollmann
includes several such Hutterite contributors in this collection, many of the essays
are written by non-Hutterite researchers.

The first two essays provide reliable treatments of early Hutterite history.
Astrid von Schlachta’s very good biographical essay offers a reliable introduction
to the life and thought of Jacob Huter,” relying heavily on primary sources and
judiciously not saying anything more than those sources indicate. James Stayer’s
contribution offers an account of early Anabaptist history writing by focusing
on the work of Kaspar Braitmichel, assessing the value of that historiography for
the creation of The Chronicle of the Hutterian Brethren.

The third essay in the collection is notable for its sheer length at more than
a hundred pages, including extensive appendices. This contribution by Bruce
Wiebe analyzes Hutterite land transactions, the history of which has apparently
been largely lost in Hutterite consciousness (viii). Wiebe’s rationale for this study
is that he is attempting to “address the information gap in published works
concerning the land purchases” (45), which he sees as important to more fully
understand the story of the Schmiedeleuts’ immigration from South Dakota to
Manitoba. The essay proceeds by way of minute details of transactions, includ-
ing maps, pictures, tables, and extensive content footnotes, seemingly leaving no
stone unturned in his investigation of this dimension of Hutterite life.

Another contribution by a non-Hutterite writer, Gerald Mast, provides a fasci-
nating account of the Schmiedeleut struggles to come to grips with community
use of smartphones. Mast convincingly shows that managing the internet ques-
tion highlights distinct understandings of church polity and decision-making
among Group I'and Group II Schmiedeleut.

Simon Evans’s and Peter Peller’s co-authored essay seeks to understand adap-
tive strategies of Hutterite communities in “beating the squeeze”—that is, the
practice of established Hutterite colonies saving for the establishment of daughter
colonies, which, according to the authors, is becoming more difficult if based
on agricultural enterprise only. The essay investigates various nonagricultural
initiatives by colonies to realize profit necessary to maintain themselves while
preparing for the establishment of the next colony.

Further, the collection includes an essay by medical researchers who have
participated in genetic research with Hutterites, bringing to view the strong
partnerships that have been forged between members of Hutterite communities
and researchers and clinicians.

2 von Schlachta uses the “Huter” spelling; “Hutter” is used in many sources.



Book Reviews | 109

The book also includes significant pieces from Hutterite writers. Itis in these
essays especially that Wollmann’s own hope of hearing from writers within the
Hutterite tradition comes to fruition. Leonard Gross’s framing and excerpting
of Samuel Kleinsasser’s Community and Ethics brings to the reader “perhaps the
sole in-depth and in-house theological, historical, and sociological interpretation
of Schmiedeleut Hutterianism to have been written in the twentieth century”
(158). Since Kleinsasser’s book was informally self-published and meant for use
in Hutterite communities, it has not been widely circulated; here, a wider read-
ership is given the privilege of seeing the outworking of Hutterite theology from
avoice internal to that community.

Relatedly, Ian Kleinsasser’s essay provides an insider’s account of the obviously
painful 1992 Schmeideleut schism. Kleinsasser offers a variety of disclaimers to
show that his is not the final or even definitive account of the schism; however,
he explores contributing factors that offer a good background for beginning
to understand the events. He includes primary sources, describes the fall-out
of the schism, and reveals that there have been at least some steps taken toward
resolution; the essay is framed by the hope for redemption (197). Wollmann’s
description of Kleinsasser’s essay is important: “This essay represents the first
internal attempt to move beyond chronicling these events—often from a partic-
ular partisan perspective—to doing historical work that is subject to critique,
revision, and sustained dialogue” (ix).

The final essay in the collection provides a strong theological voice that seeks
to build capacity for communal conversation among Hutterites. Jesse Hofer first
offers diagnostic work, pointing to a deficiency in a culture of discussion and
communal discernment, but then moves beyond diagnosis to explore theologi-
cal and biblical concepts along with descriptions of necessary skills to build the
capacity for which he longs. Included here is also a call to repentance, an essential
dimension of capacity-building.

Navigating Tradition and Innovation casts considerable light on the experi-
ence of Hutterites in Manitoba over the past century, helping the reader under-
stand the historical genesis of the movement, including various dimensions of its
development from a variety of perspectives provided by both non-Hutterite and
Hutterite contributors. The essays written by non-Hutterite authors provide keen
insights, whether that be from historical or geographical research, from medical
science or economic perspectives. Essays such as Gerald Mast’s, for example,
which seek to take religious realities into account in their interpretations, are
especially constructive contributions.

However, it seems to me that the essays by Hutterite writers offer the most
unique contributions to a wider understanding of Hutterites. The internal
account of the Schmiedeleut schism is one that comes from someone personally
embedded in the happenings being described, which affords hard-won insights

even while inviting dialogue about the very account being given. The articulation



110 | Anabaptist Witness

of an ethical vision for Hutterites such as is presented by Samuel Kleinsasser offers

aglimpse into the formation of colony life that goes beyond the economic dimen-
sions of that life. Further, Jesse Hofer’s call to build capacity gives the reader a

strong sense of his cry of the heart for a communal life that can only be realized

with theological vision that requires “much practice, patience, and perseverance”
(345). That vision points to an understanding of Hutterite life that cannot be

reduced to social forces; the vision includes a spiritual mission to live as faithful

Christians, embracing the unity and reconciliation offered to the body of Christ

by the work of God in Christ through the power of the Holy Spirit.

Publishing collections such as this that include Hutterite voices should be
seen as part of building capacity for communal conversation. Perhaps future
collections, which would be welcome, will include mostly—or only—Hutterite
voices, exposing readers to the potentially “redemptive element” (vi) of these
kinds of inquiries.

Paur DOERKSEN is Associate Professor of Theology and Anabaptist Studies and the
P.M. Friesen Co-Chair in Biblical and Theological Studies at Canadian Mennonite
University (Manitoba).



	_GoBack
	Editorial
	Anabaptist–Murid Conference 
in Paris 
	Jonathan Bornman

	Making Space for Islam and Muslims in Secular Land
	Epistemological and Experiential Practices
	Cheikh Anta Babou

	Challenges of Christian-Muslim Dialogue
	Jacqueline Hoover

	Doctrinal Religious Pacifism 
	Mennonite and Murid Comparative Perspectives
	Mourtala Mboup

	Lamin Sanneh, The Sanneh Institute, 
and the Pacifist Tradition of West African Islam
	Matthew J. Krabill

	Éditorial
	Conférence entre anabaptistes 
et mourides à Paris 
	Jonathan Bornman

	Créer un espace pour l’islam et les 
musulmans dans un pays séculier
	Pratiques épistémologiques et expérientielles.
	Cheikh Anta Babou

	Défis du Dialogue Islamo-Chrétien
	Jacqueline Hoover

	Le Pacifisme Doctrinal Religieux 
	Regards croisés sur les mennonites et les mourides.
	Mourtala Mboup

	Lamin Sanneh, l’Institut Sanneh et la tradition pacifiste de l’islam ouest-africain
	Matthew J. Krabill
	Russell P. Johnson, Beyond Civility in Social Conflict: Discourse, Critique, and Religious Ethics, Cambridge University Press, Cambridge, 2024. 360 pp. $130.00 USD. ISBN: 9781009427210.
	Gerald J. Mast is Professor of Communication and the Harry and Jean Yoder Scholar in Bible and Religion at Bluffton (Ohio) University. He has authored and edited numerous books and essays in Anabaptist studies, including Separation and the Sword in Anabap
	Jonathan Bornman, American Murids: A Lived Practice of Nonviolence, Peter Lang, Oxford, 2024. 281 pp. $129.95 (Canada), $99.95 (US) (hardcover), ebook $99.95 (US). ISBN: 978-1-63667-144-4.
	Randolph Haluza-DeLay was a tenured sociology professor in Canada who has been active in interfaith dialogue and participates at Toronto United Mennonite Church. He now works on matters of global ecological justice and human rights. 

	Peter M. Sensenig, Good Guestwork: Christians and Muslims as Guests and Hosts, Santos Books, 2025. 239 pp. $24.99 USD. ISBN-13: 979-8218821432.
	Anicka R. Fast is a specialist in church history and missiology with Mennonite Mission Network, a visiting researcher at the Center for Global Christianity and Mission at Boston University, and Secretary of the Faith and Life Commission of Mennonite World

	Kenny Wollmann, ed., Navigating Tradition and Innovation: Essays Commemorating the Permanent Settlement of Hutterites in Manitoba, Hutterian Brethren Book Center, MacGregor, MB, 2024. 401 pp. $57.89. ISBN-13: 978-1-927913-86-4.
	Paul Doerksen is Associate Professor of Theology and Anabaptist Studies and the P.M. Friesen Co-Chair in Biblical and Theological Studies at Canadian Mennonite University (Manitoba).





